
голосъ
ЦЕРКВИ.

Ежемѣсячный церковно - общественный
журналъ.

Г О Д Ъ  И З Д  А Н І Я  Т Р Е Т І Й .

1914 г. Ноябрь.

МОСКВА
ПЕТГА.ТНЯ А. И. СНЕГКРЕВОД

ОСТОЖЕШГЛ, САВЕЛОВСКІЙ Л И »., СОБ; д ,

1914



С О Д Е Р Ж А Н І Е .

О Т Д Ѣ Л Ъ  П Е Р В Ы Й .

1. Пастырское утѣшеніе христіанину въ бѣдствіяхъ вой­
ны.— Владиміръ, Митрополитъ Петроградскій . . 3— 21

2. Поученіе въ Рождественскій постъ. — Макарій, Ми­
трополитъ М осковскій........................................................22— 24

3. Духовный дневникъ.—Арсеній, Епископъ Серпуховск. 25— 37
4. Воздержаніе-побѣдная пѣснь чистоты. —  Іеромонахъ

Николаи . ...........................................................38— 50
5. Изъ личныхъ духовныхъ переживаній и воспоминаній.

Л . П р сб ст н н гъ ........................................................... 51— 61
6. Чѣмъ можно воскресить Русскій Народъ. —  В. II.

Б ы к о в ъ ............................................................................62— 88
7. Своей дорогой.— И. Поповъ-Пермскій..................... 89—100
8 . Бесѣда съ „адвентистами седьмого субботняго дня“

о воскресномъ днѣ.—Православный Миссіонеръ . 101—126
9. Въ защиту приснопамятнаго Святителя-аатворника. —

И. д. доцента Московской Дух. Академіи Іером. 
Пантелеймонъ . . . .  ........................................... 127—134

10. Къ вопросу о приходѣ въ Константинопольской цер­
кви.— Профессоръ И. И. Соколовъ ...........................135— 162

О Т Д Ѣ Л Ъ  В Т О Р О Й .

11. Вѣнокъ на могилу воина-хрисуіанина.— Священникъ
К  Айвазовъ.......................... ' ......................................... 163—165

12. Современное обозрѣніе.— Свягц. Н. Платоновъ . 166—173
13. Зеркало жизни.— ХХ-й вѣкъ.— И. Айвазовъ . . . 174—177
14. Библіографія, М. А. Кальнсвъ. Обличеніе лжеуче­

нія русск. сектантовъ.— Доцентъ Дух. Академіи. . 178 — 192
15. Высочайшая благодарность......................... ..... 192—192

Редакція „Голоса Церкви“ проситъ ускорить взносъ 
подписныхъ денегъ за 1915-й г. Объявленіе о выходѣ 
журнала въ 1915 г. смотрѣть на обложкѣ журнала. Л



Пастырское утѣшеніе христіанину въ 
бѣдствіяхъ войны.

Изъ словъ Петроградскаго Митрополита Владиміра.

Есть въ человѣческомъ обществѣ одинъ суровый 
гость, который подходитъ то медленно й нерѣшительно, 
а то поражаетъ вдругъ, какъ громовой ударъ, разра­
жающійся изъ яснаго неба, и приводитъ въ страхъ и 
трепетъ тѣхъ, кого посѣщаетъ. Никто не проситъ его, 
но онъ вламывается иногда ко многимъ и безъ при­
глашенія. Кто не знаетъ этого непрошеннаго и неже­
ланнаго гостя? Это—нужда или бѣдствіе, которое яв­
ляется къ намъ въ тысячахъ различныхъ видовъ. На­
родная пословица говоритъ: „Бѣда ломаетъ желѣзо",
и этимъ Ьыражаетъ ту мысль, что для горя и несча­
стія нѣтъ препятствія, что оно съ одинаковою лег­
костію разламываетъ и деревянныя задвижки убогихъ 
лачугъ и желѣзные замки богатыхъ домовъ. Но та же 
пословица говоритъ, что бѣда научаетъ и молиться и 
что чѣмъ больше эта бѣда, тѣмъ ближе и Божія по-



— 4 -

мощь, какъ подтверждаютъ это уста и Самой вѣчной 
Истины, которыя говорятъ: „Призови Мя въ день скорби 
твоей, и спасу тя, и прославиши М я“.

Эта скорбь, это бѣдствіе, этотъ, какъ сказалъ я, 
суровый гость явился и къ намъ сейчасъ въ одномъ 
изъ страшныхъ видовъ, въ видѣ войны съ двумя мо­
гущественными и вѣроломными нѣмецкими народами. 
Не должно ли это бѣдствіе научить и насъ молиться? 
Не должны ли и мы въ день этой скорби и испытанія 
воззвать ко Господу, чтобы Онъ помиловалъ и спасъ 
насъ? О, если бы время этого испытанія сдѣлалось вре­
менемъ истиннаго покаянія и молитвы для всего рус­
скаго народа, если бы это несчастіе побудило всѣхъ 
насъ и сейчасъ и впредь молиться искренно—по-хри­
стіански, тогда оно послужило бы намъ во благо и 
принесло бы намъ Божіе благословеніе.

Постараемся найти подтвержденіе этой мысли и по­
черпнуть такое утѣшеніе въ словѣ Божіемъ. Такъ, 
въ посланіи ап. Павла къ римлянамъ (ѴШ гл., 28), мы 
находимъ такое мѣсто: „Вѣмы же, яко любящимъ
Бога вся поспѣшествуютъ во благое“.

О, Великій, Всесильный, Правосудный и - Всемило­
стивый Боже и Господи! Посѣтивъ насъ праведнымъ 
судомъ Твоимъ, Ты говоришь къ намъ сейчасъ гроз­
нымъ голосомъ ниспосланнаго Тобою бѣдствія! От­
крой же сердца наши, дабы мы восприняли Твои уроки 
и, сознавъ вину свою, подклонили главу нашу подъ 
Твою крѣпкую, спасающую руку.

Въ приведенныхъ словахъ апостола заключается увѣ­
ренность его въ той истинѣ, что любящимъ Бога все 
служитъ ко благу. Подъ словомъ все Церковь всегда 
подразумѣвала, главномъ образомъ, несчастныя обсто­
ятельства жизни. Попробуемъ и мы сейчасъ, въ виду 
постигшаго насъ бѣдствія, почерпнуть для себя от-



о

раду и утѣшеніе въ той мысли, что и такое бѣдствен­
ное время, какъ война, должно послужить къ нашему 
благу. А для этого остановимъ свою мысль на томъ: 
а) къ кому относится это утѣшеніе, б) какъ оправды­
вается оно и в) чего оно требуетъ отъ насъ?

Говоря о томъ, что все, т.-е. и всѣ самыя тяжелыя 
и несчастныя обстоятельства должны служить ко благу, 
апостолъ Павелъ относитъ это не ко всѣмъ безъ раз­
личія, а только къ тѣмъ, которые любятъ Бога и 
стоятъ къ Нему въ правильномъ, истинно сыновнемъ 
отношеніи! Въ отношеніи испытаній, которымъ Богъ 
подвергаетъ насъ, истинная любовь къ Нему требуетъ 
отъ насъ, чтобы мы и при нихъ не переставали лю­
бить Его больше всего, чтобы переносили ихъ безро­
потно и съ покорностію и во всемъ поступали бы по 
Его планамъ и предначертаніямъ. Кто удовлетворяетъ 
этому троякому требованію, тому все служитъ ко благу.

Ничего нѣтъ легче, проще и естественнѣе для че­
ловѣка, какъ любить Бога, Который такъ крѣпко Самъ 
возлюбилъ его, такъ щедро благословляетъ его, каждо­
дневно проявляя къ нему все новыя и новыя милости 
и любовь. Но онъ долженъ любить Его не тогда 
только, когда принимаетъ изъ рукъ Его щедрые дары 
и благодѣянія и когда солнце божественной любви ярко 
освѣщаетъ путь его жизни, но и тогда, когда это 
солнце скрываетъ отъ него лицо свое, и темныя тучи 
появляются на горизонтѣ этой жизни. Истинная лю­
бовь въ тяжелые дни испытаній еще болѣе должна 
охраняться въ сердцахъ нашихъ въ томъ убѣжденіи, 
что Тотъ, Котораго мы любимъ, продолжаетъ любить 
насъ и въ дни скорби и желаетъ намъ лучшаго. Во 
дни наказанія, любовь дѣтей къ своему отцу подвер­
гается испытанію, и чада Божіи должны знать, что и 
Богъ, подвергая ихъ наказанію, дѣлаетъ это съ благою



ь

для нихъ цѣлію, съ цѣлію вразумленія, побужденія къ 
раскаянію и исправленію, какъ поступаетъ любящій 
отецъ въ отношеніи своихъ любимыхъ дѣтей. А если 
такъ, то не должно ли вести насъ къ благополучію и 
счастію то, что дѣлаетъ Богъ съ нами съ такимъ бла­
гимъ намѣреніемъ? За все, за самое тяжкое бѣдствіе, 
посылаемое намъ для нашего спасенія, мы должны сер­
дечно благодарить Бога и любить Его. Если, такимъ 
образомъ, мы научимся цѣловать розгу, которая бьетъ 
насъ, и прославлять крестъ, на которомъ проливаемъ 
кровь свою, то всякое горе и несчастіе, какъ бы ни 
было это тяжело, будетъ служить къ лучшему. Послу­
житъ къ лучшему и тяжелое бѣдствіе настоящей' войны, 
если мы отнесемся къ ней по христіански, съ полною 
любовію и преданностію къ Богу и примемъ ее, какъ 
наказаніе Божіе, вполнѣ нами заслуженное, но на­
правленное, однакожъ, къ нашему благу и спасенію. 
Или, можетъ быть, кто-нибудь захочетъ возразить про­
тивъ этого и скажетъ: „О нѣтъ, Господь слишкомъ
больно бьетъ насъ, мы не заслужили этого! “ Ужасное 
самоослѣпленіе, если бы кто захотѣлъ оправдываться 
такъ въ виду современнаго состоянія нашей обще­
ственной и частной жизни! Не такъ! Подклонивъ свою 
выю подъ карающую руку Божію, понесемъ лучше ея 
удары со смиреніемъ и покорностію, и тогда это бѣд­
ствіе достигнетъ своей спасительной цѣли.

Ибо тѣмъ, которые безропотно, съ покорностію от­
носятся къ предопредѣленіямъ Божественнаго Промы­
сла, всякія обстоятельства жизни служатъ ко благу. 
Но дѣйствительно ли мы въ настоящемъ случаѣ имѣемъ 
дѣло съ Божественнымъ Промысломъ? Если мы назы­
ваемъ настоящую войну дѣломъ Промысла, то не есть ли 
это только нашъ обычный христіанскій образъ рѣчи? 
Можемъ ли мы приложить къ этой печальной войнѣ



7 —

слова пророка Исаіи (28, 29): „И это происходитъ
отъ Господа Саваоѳа: дивны судьбы Его, велика пре­
мудрость Его“! Ни для кого изъ насъ не тайна, что 
война эта не только не была желательна для нашего 
Отечества, но и неожиданна. Благочестивѣйшій Госу­
дарь нашъ, при своемъ глубоко-христіанскомъ настро­
еніи, ни о чемъ такъ не заботится, какъ о мирѣ и не 
въ своемъ только государствѣ, но и о мирѣ всего міра. 
И, какъ мы видѣли изъ Высочайшихъ Манифестовъ. 
Онъ все сдѣлалъ съ своей стороны для того чтобы 
предотвратить эту войну. Но вѣроломный врагъ нашъ, 
какъ оказалось, давно точившій на насъ мечъ, рѣ­
шилъ во что бы то ни стало напасть на насъ, какъ и 
на дружественные намъ народы. А это обстоятельство 
и даетъ намъ полное право смотрѣть на настоящую 
войну, какъ на необходимую, вынужденную оборону, 
попущенную Самимъ Богомъ и, слѣдовательно, согла­
сную съ Его волею, хотя въ существѣ своемъ она и 
есть зло. Покоримся же поэтому съ христіанскимъ 
смиреніемъ сему Божественному опредѣленію и, что бы 
ни случилось съ нами, будемъ говорить вмѣстѣ съ 
первосвященникомъ Иліемъ (когда объявленъ былъ 
ему судъ Божій надъ его сыновьями): „Это—дѣло Бога, 
да будетъ Его святая воля"! Но, смиряясь такимъ об­
разомъ, подъ мощною десницею Бога, будемъ надѣ­
яться, что Онъ услышитъ насъ въ Свое время, и на­
стоящее испытаніе, если оно съ такою любовью и пре­
данностію будетъ принято нами, послужитъ къ нашей 
пользѣ и благополучію.

Но для этого намъ необходимо судить себя и судомъ 
Божіимъ. Война всегда есть судъ Божій,—судъ вообще 
за оскудѣніе любви между людьми, за то, что такъ, 
много между ними еще вражды и ненависти, гордости 
и своеволія, и такъ далеки они еще отъ того, чтобы



—  8 —

расковать мечи свои на плуги и копья— на серпы. Да­
лѣе, каждая война есть судъ Божій и надъ тѣмъ грѣ­
хомъ, надъ тою несправедливостію и враждебнымъ на­
строеніемъ, которое въ каждомъ отдѣльномъ случаѣ 
проявляется на той или другой сторонѣ, а иногда и 
на обѣихъ сторонахъ вмѣстѣ и дѣлаетъ войну печаль­
ною необходимостію. Наконецъ, война должна быть 
разсматриваема и какъ судъ Божій надъ грѣхами и 
пороками, надъ нечестіемъ и беззаконіями тѣхъ наро­
довъ и отдѣльныхъ лицъ, которые подвергаются ей. 
Пусть же никто не говоритъ сейчасъ: „Господи, Ты 
несправедливо поступаешь со мною, я не заслужилъ 
такого наказанія", но, отдавая себя на судъ Правед­
наго Бога и исповѣдуя предъ Нимъ свои грѣхи и без­
законія, пусть скажетъ съ Нееміею: „Ты, правъ,'Го­
споди, во всемъ, что дѣлаешь съ нами, ибо Ты посту­
пилъ по правдѣ, а мм были, нечестивы". Да, и мы 
должны признать себя заслужившими обвиненія про­
рока Исаіи: „Слушайте, дѣти Израиля, слово Господ­
не“,—говорилъ онъ нѣкогда израильскому народу: — 
„Господь имѣетъ всѣ причины наказывать тѣхъ, ко­
торые населяютъ эту землю. Ибо не стало на ней ни 
вѣрности, ни любви, ни слова Божія". Не раздавалось 
ли и въ нашей странѣ и въ нашемъ народѣ это стро­
гое напоминаніе о необходимости слушать слово Божіе? 
Но онъ не слушалъ его, онъ не хотѣлъ воспринимать 
его въ свое сердце и сообразно съ нимъ направлять 
жизнь свою... Не былъ ли оглашаемъ слухъ его и та­
кимъ предостереженіемъ отъ имени Бога: „Израиль,
ты самъ создаешь себѣ несчастье. Твое спасеніе только 
у Меня". Но у Господа ли искалъ онъ свое спасеніе? 
Вмѣсто того, чтобы возлагать всю свою надежду на 
Господа, не полагался ли на свои собственныя силы? 
Не искалъ ли онъ въ случаяхъ неудачъ опоры въ пред-



9 —

метахъ этого міра, забывая единственно вѣрнаго По­
мощника—Бога? Не считали ли мы свою собственную 
славу выше славы Бога? Не давали ли мы слишкомъ 
много простора своему разуму, свободы своей мысли, 
своему слову и своимъ дѣйствіямъ? Не наводняли ли 
въ послѣдніе годы различныя сферы и отрасли нашего 
быта, нашу литературу, печать, школу, область поли­
тической, общественной и философской мысли безза­
стѣнчивая ложь и открытая пропаганда разнузданныхъ, 
противонравственныхъ понятій? Въ самомъ преддверіи 
настоящей войны не переживали ли мы толстовское 
сектанство—этотъ разсадникъ соціализма и анархизма 
и фарисейскую проповѣдь „неохристіанства“, представ­
ляющую собою борьбу противъ Церкви Христовой, при­
крытую якобы стремленіемъ интеллигенціи прійти къ 
соглашенію съ Церковію? Не служили ли мы плоти и 
не дѣлали ли похоть плоти, похоть очесъ и гордость 
житейскую началомъ или культомъ своей жизни? Не 
развивались ли между нами до чудовищныхъ размѣ­
ровъ суетность и роскошь? Не превращали ли мы во­
скресныхъ и праздничныхъ дней, дней служенія Богу, 
во дни разгула и служенія Молоху чувственныхъ удо­
вольствій? Развивъ въ себѣ до чрезвычайныхъ размѣ­
ровъ страсть къ удовольствіямъ, не сосредоточивали ли 
всѣ свои помыслы и желанія на мамонѣ, какъ на сред­
ствѣ къ удовлетворенію этой страсти, и не прекло­
няли ли колѣнъ своихъ предъ кумиромъ золотого 
тельца? Но Господь Богъ нашъ— Богъ ревнитель; Онъ 
не даетъ Своей славы и чести никому другому, ника­
кимъ кумирамъ, какія бы ни давали имъ имена и ка­
кихъ бы ни- воздавали имъ почестей. Что же удиви­
тельнаго въ томъ, что при всей Своей благости и дол­
готерпѣніи, Онъ подвергаетъ насъ, наконецъ, Своему 
суду и говоритъ къ намъ страшнымъ грохотомъ пу-



—  10 —

текъ  и всевозможныхъ адскихъ орудій и снарядовъ, 
какіе только могла изобрѣсти современная техника и 
ни предъ чѣмъ не останавливающая хитрость и злоба 
нашихъ враговъ? О, падемъ ницъ предъ праведнымъ 
судомъ Его, и, въ чувствѣ глубокаго раскаянія и соз­
нанія Его святыхъ намѣреній воскликнемъ вмѣстѣ съ 
Самуиломъ: „Глаголи, Господи, рабы Твои слышатъ!" 
Если съ такими чувствами будемъ мы проходить этотъ 
тяжелый путь, которымъ, ведетъ сейчасъ насъ Богъ, 
то онъ, безъ сомнѣнія, послужитъ намъ во благо.

Но если справедлива эта мысль, что любящимъ Бога 
все споспѣшествуетъ во благое, то какъ можно оправ­
дать и подтвердить ее? Это апостольское выраженіе 
станетъ для насъ понятнѣе, если мы докажемъ, что и 
такое печальное явленіе, какъ настоящая война, мо­
жетъ дѣйствительно послужить ко благу. Ибо это из­
реченіе очень часто высказывается и выслушивается 
нами безъ уясненія его истинности и смысла въ от­
дѣльныхъ наличныхъ случаяхъ. Поэтому бросимъ хотя 
бѣглый взглядъ на современное состояніе жизни на­
шего общества, и мы увидимъ, какъ справедливо и 
основательно это христіанское утѣшеніе и въ обще­
ственной, и семейной, и религіозной жизни.

Въ самомъ дѣлѣ, что видимъ мы въ общественной 
жизни нашего русскаго народа? Не страдаютъ ли въ 
послѣднее вреМ'я многіе недостаткомъ вѣрности и пре­
данности своему Царю, и въ ихъ сердцахъ не нахо­
дитъ ли себѣ мѣсто чувство вражды и ненависти къ 
Его ближайшимъ помощникамъ въ управленіи страною 
и вообще къ начальству и власти? Но теперь, когда 
всѣ заняты одною мыслію о борьбѣ со врагомъ, о спа­
сеніи своего Отечества, когда и Царь и войско вмѣ­
стѣ принимаютъ кровавое крещеніе, не должно ли это 
согрѣть охладѣвшія сердца любовію къ своему Царю и



—  11 -

послужить къ общему примиренію и объединенію? И 
не замѣчаемъ ли мы въ послѣдніе годы у многихъ изъ 
нашихъ соотечественниковъ недостатка любви къ сво­
ему Отечеству, когда они, преслѣдуя всюду только 
свои собственные мелкіе интересы, обнаруживаютъ 
полное равнодушіе къ интересамъ общегосударствен­
нымъ? Теперь наше Отечество въ опасности, и на­
стоитъ крайняя нужда защищать его интересы. Не 
должно ли теперь каждое русское сердце съ любовью 
повергнуться къ своему въ скорбь и страданія погру­
женному Отечеству, сознать, насколько оно ему до­
рого, и въ пользу его интересовъ поступиться своими 
личными интересами?! Не въ правѣ ли мы, наконецъ, 
пожаловаться на злосчастную партійность и на взаим­
ную вражду кружковъ съ противоположными воззрѣ­
ніями и направленіемъ, либераловъ и консерваторовъ, 
космополитовъ и ‘ націоналистовъ?!—Какъ далеко разо­
шлись они между собою, какъ недружелюбно отно­
сятся другъ къ другу! Теперь они стоятъ рядомъ подъ 
однимъ и тѣмъ же знаменемъ, ведутъ вмѣстѣ борьбу 
съ однимъ и тѣмъ же врагомъ; не должны ли свя­
щенныя узы той дорогой крови, которую проливаютъ 
при этомъ вышедшіе изъ обоихъ лагерей юноши и 
мужи, уничтожить доселѣ раздѣлявшее ихъ средостѣ- 
ніе и снова примирить и соединить ихъ воедино?! О, 
дастъ Господь, такъ это и будетъ! И когда затѣмъ изъ 
сѣмени слезъ и крови, пролитыхъ на полѣ этой брани, 
вырастетъ обновленное русское общество съ болѣе 
сильнымъ духомъ, соединенное болѣе крѣпкими узами 
взаимной любви, не въ правѣ ли мы будемъ сказать 
тогда: „Да, это испытаніе Божіе дѣйствительно спо­
спѣшествовало намъ, по слову апостола, во благое. 
Слава и благодареніе Богу, такъ мудро все это устро • 
ившему! “



12

Теперь заглянемъ въ частную семейную жизнь, бого­
любивые братія и сестры! Тяжело, очень тяжело, когда 
наши мужи и юноши, сыновья и братья, даже отцы 
семействъ, оставляя свою служду, свой домъ и родину, 
идутъ туда, на поле битвы, чтобы своею мужественною 
грудью стать противъ непріятеля. Вырванные изъ объ­
ятій своихъ женъ, дѣтей, родителей, братьевъ и сестеръ, 
своихъ знакомыхъ и друзей, они обрекаютъ себя на 
жизнь, полную нужды и лишеній, бѣдствій и труда, 
среди опасностей смерти. Но зато какъ благотворно 
дѣйствуетъ на нихъ такой подвигъ! Прошедши такую 
суровую школу, они возвращаются домой болъе муже­
ственными и храбрыми, съ болѣе закаленнымъ харак­
теромъ, съ большимъ терпѣньемъ и упованьемъ на 
Бога (молиться Которому научили ихъ ужасы войны) 
и испоненные большею любовью къ своимъ семейнымъ, 
которые, благодаря разлукѣ, стали для нихъ теперь 
милѣе и дороже. Не въ правѣ ли мы въ такомъ случаѣ 
ожидать отъ нихъ лучшей семейной жизни, большей 
вѣрности своему призванію, большей крѣпости силъ и 
здоровья, чѣмъ прежде, когда они жили въ нѣгѣ и 
покоѣ? А если такъ, то нельзя не согласиться ёъ мыслью, 
что и война служитъ ко благу какъ самихъ войновъ, 
такъ и всего общества, въ которое они вовращаются 
съ такими качествами.

А тѣ, кто остался дома, эти жены, проводившія своихъ 
мужей, юныя дѣти—своихъ отцовъ, родители—своихъ 
сыновей, невѣсты—своихъ жениховъ, всѣ эти несчаст­
ные, у которыхъ сердце обливалось кровью при этой 
разлукѣ, ужели и для нихъ эта война не есть истинное 
несчастье и горе? О, друзья мои, этого мы не скажетъ, 
этого не можемъ мы сказать. Тяжело, очень тяжело, 
горько, очень горько лишаться того, что есть у насъ 
самаго дорогого, разставаться съ самыми милыми и



близкими нашему сердцу, а съ ними, быть можетъ, со 
всякою радостью въ этомъ мірѣ. Но, однакожъ, и здѣсь 
едва ли можетъ оказаться несостоятельнымъ слово 
апостола, что любящимъ Бога все служитъ ко благу. 
Скажите чистосердечно вы, плачущіе жены, вы -  дѣти, 
родители, сестры и невѣсты, находящіеся въ разлукѣ 
съ своими родными: когда съ глубокою скорбью на 
душѣ устремляете вы свои взоры на опустѣвшія въ 
домахъ вашихъ мѣста, не проходятъ ли при этомъ 
чрезъ ваши души серьезныя мысли и горестныя, испол­
ненныя жгучей - тоски, воспоминанія? Всѣ ли вы можете 
сказать, что въ вашей брачной жизни, въ вашихъ се­
мейныхъ взаимныхъ отношеніяхъ вы поступали такъ, 
какъ должны были поступать? Не бывало ли въ иномъ 
домѣ, у иныхъ супруговъ вмѣсто любви, мира и со­
гласія — вражды и ненависти, ссоръ и недовольства? 
Не вырывались ли иногда рѣзкія слова брани изъ дома 
на улицу? Не вылетали ли иногда изъ устъ вашихъ 
слова проклятія на самыя брачныя узы? Теперь этотъ 
бракъ на время прерванъ, теперь они, мужья ваши, 
далеко отъ васъ, и вы не знаете, возвратятся ли они 
къ вамъ. Теперь вы не въ силахъ возвратить ихъ ни­
какими просьбами и слезами, никакими вздохами и 
тоскою, и только горькое раскаяніе и жестокіе само­
упреки за прежнюю несправедливость будутъ, какъ 
острыя стрѣлу, проходить чрезъ вашу душу. А раская­
ніе-есть начало исправленія... И нѣтъ сомнѣнія, что 
подъ вліяніемъ этого чувства, въ связи съ мукою, 
тоскою и одиночествомъ, вы дадите предъ Богомъ 
вѣрный обѣтъ въ томъ, .что, если возвратятся къ вамъ 
мужья ваши живыми, вы будете иначе и лучше от­
носиться къ нимъ, болѣе оказывать имъ любви и 
преданности, болѣе кротости и смиренія, болѣе забот­
ливости и сердечнаго участія. Если же таковы бываютъ



—  14 —

послѣдствія войны и разлуки съ близкими, то не въ 
правѣ ли мы сказать, что война можетъ быть полезна 
и для домашней, семейной жизни человѣка, если только 
онъ любитъ Бога?

И далѣе. По причинѣ войны для многихъ настало 
теперь стѣсненіе въ отношеніи работы и заработковъ. 
За отсутствіемъ платной работы инымъ приходится 
сидѣть въ проголодь, при чемъ многіе раскаиваются 
въ томъ, что они такъ часто упускали случаи къ за­
работкамъ ранѣе, въ болѣе благопріятное для сего 
время. А сколько теперь такихъ, которые испытываютъ, 
недостатокъ въ средствахъ, потому, что гоняясь за 
удовольствіями, не сумѣли въ свое время сдѣлать сбе­
реженій на черный день! Какъ были бы они счастливы, 
если бы могли теперь хотя часть изъ прежнихъ своихъ 
достатковъ, истраченныхъ на излишнія затѣи и прихоти, 
возвратить на удовлетвореніе необходимыхъ нуждъ! Не 
должно ли это послужить урокомъ на будущее время—  
быть благоразумнѣе, прилежнѣе къ труду, бережливѣе 
и наблюдать во всемъ большую умѣренность? Такимъ 
образомъ и здѣсь изъ зла выходитъ благословеніе.

Посмотримъ теперь на религіозную жизнь. Бѣдствіе 
войны можетъ принести пользу и для этой жизни. 
Припомните времена прежнихъ войнъ. Какой удиви­
тельный подъемъ религіознаго духа можно было на­
блюдать въ нашемъ народѣ каждый разъ когда насту­
пала война! Исторія сохранила изъ того времени 
множество разсказовъ о томъ, какъ тогдашніе цари и 
князья, воины и мирные граждане, великіе и малые, 
мужчины и женщины обращались къ Богу и являли 
образцы новой вѣры, новой любви и новаго благочестія. 
Поистинѣ бѣда научала тогда молиться. И народъ нѣ­
сколько забывшій Бога, снова начиналъ искать своего 
Бога и находилъ Его. Не должна ли имѣть такое же



—  15

дѣйствіе на насъ и настоящая война? Не нуждаемся ли 
сейчасъ и мы въ этомъ водѣйствіи? Въ теченіе долгихъ 
лѣтъ мирнаго и невозмутимаго спокойствія и счастія—не 
предалось ли и наше поколѣніе безпечности, нѣгѣ и 
нравственному усыпленію? Среди удовольствій и на­
слажденій земными благами не забыло ли оно о благахъ 
высшихъ, идеальныхъ, духовныхъ? Теперь при ежеднев­
ныхъ нерадостныхъ извѣстіяхъ съ театра войны, при 
возрастающей опасности, конечно, не до удовольствій. 
Грохотъ военныхъ орудій и стоны раненыхъ и изувѣ­
ченныхъ ими борцовъ нашихъ заглушаютъ наши „тим­
паны и заставляютъ умолкнуть звуки беззаботной 
радости и веселья. Теперь, въ виду смертной опасно­
сти, человѣкъ болѣе, чѣмъ когда-либо, сознаетъ не­
прочность, суетность и непостоянство этихъ земныхъ 
благъ, къ которымъ тяготѣетъ, его сердце. Теперь на­
учается онъ искать сокровище на небѣ, то сокровище, 
коего не уничтожитъ ни порохъ, ни пуля, ни динамитъ, 
ни пушка,—научается искать тотъ драгоцѣнный перлъ 
царства Божія, который дороже всякаго ослѣпительнаго 
блеска этой земли. А когда сильные толчки войны по­
трясаютъ фундаментъ нашего земного существованія, 
такъ что мы вдругъ начинаемъ чувствовать подъ сво­
ими ногами колебаніе почвы, тогда научаемся искать 
другого, болѣе прочнаго основанія, для котораго не 
существуетъ никакихъ опасностей. И благу тому, кто 
сумѣетъ сказать въ такое время: „Я .нашелъ такое 
основаніе, на которомъ вѣчно и непоколебимо можетъ 
стоять мой якорь,—нашелъ его въ вѣрѣ во Христа 
Спасителя міра". И если съ такою вѣрою наши воины 
оставляютъ родныхъ и Родину, чтобы тамъ, вдали отъ 
нея, на кровавомъ полѣ битвы или въ морской пучинѣ 
положить животъ свой, не тѣмъ ли Живѣе они должны 
чувствовать въ себѣ влеченіе къ небесной родинѣ,



—  16 —

которая нѣкогда соединитъ ихъ съ ихъ присными. А 
если имъ суждено теперь умереть на войнѣ, то что 
изѣ того? Тотъ, кто вѣрою во Христа обезпечилъ себѣ 
мѣсто въ домѣ Отца своего Небеснаго,— радъ достиг­
нуть по ту сторону гроба вѣчнаго мира, котораго не 
можетъ дать, но не можетъ и взять міръ. При вѣрѣ 
во Христа не безутѣшна и не безполезна такая смерть 
воина и для оставшихся въ живыхъ его родственниковъ: 
чрезъ это и они также научаются глубже чувствовать 
тоску по своей небесной родинѣ, чаще устремлять 
взоръ свой горѣ, къ небу, къ Богу, гдѣ Христосъ и 
гдѣ они снова увидятся съ своими милыми, съ которыми 
они теперь временно разлучились. Наконецъ, бѣдствіе 
войны не менѣе приближаетъ къ Богу и тѣхъ, которые 
ни лично, ни чрезъ родственную связь не участвовали 
въ ней. Когда разгорается страшная кровопролитная 
битва, и обѣ воюющія стороны несутъ огромныя потери, 
когда тысячи людей съ лихорадочнымъ вниманіемъ 
слѣдятъ за ходомъ борьбы, не зная, на чьей сторонѣ 
будетъ побѣда, когда поставлены на карту благополучіе 
и счастіе цѣлыхъ милліоновъ людей, тогда человѣкъ 
чувствуетъ себя въ полной зависимости отъ Того, въ 
десницѣ Котораго всѣ судьбы человѣческой жизни,— 
тогда невольно прибѣгаешь къ Тому, Который Одинъ 
только можетъ оказать помощь и отъ Котораго зависитъ 
побѣда или пораженіе. Такимъ образомъ, всѣ —  и тѣ, 
которые на войнѣ, и тѣ, которые дома,— всѣ учатся въ 
несчастьи войны помнить о Богѣ, Котораго такъ легко 
забываютъ въ добрые дни благополучія и покоя. Если 
же слѣдствіемъ войны бываетъ такое взысканіе Бога, 
то не въ правѣ ли мы сказать: „Хорошо сдѣлалъ Богъ, 
пославъ намъ это испытаніе, и неложно сказалъ апо­
столъ, что любящимъ Бога все служитъ во благо"?



Но, согласно намѣченному плану, мы должны дать 
еще хотя краткій отвѣтъ на вопросъ: что же требуется 
отъ насъ для того, чтобы это апостольское утѣшеніе 
во всѣхъ этихъ отношеніяхъ оправдалось на насъ?— 
Для этого требуются отъ насъ три главныхъ предмета: 
жертва, трудъ и молитва.

Да, жертвы требуетъ война, если хотимъ, чтобы она 
привела къ побѣдѣ, жертвы, которую мы должны при­
носить добровольно, отъ чистаго сердца. Но можетъ ли 
быть названо такимъ именемъ то, что мы кладемъ на 
алтарь отечества изъ своихъ денегъ и имущества, 
можно ли назвать это жертвою въ сравненіи съ тою, 
какую приносятъ наши воины, когда они, не щадя 
своей крови и своей жизни и своего счастья на землѣ, 
идутъ умирать за отечество? Послѣ такой великой и 
священной жертвы, что значатъ наши деньги и золото, 
наше добро и имущество? И если тысячи нашихъ рус­
скихъ матерей приносятъ сейчасъ въ жертву Отечеству 
своихъ сыновей, коихъ выносили они подъ своими 
сердцами, невѣсты—своихъ жениховъ, которые служатъ 
предметомъ ихъ горячей любви, жены—своихъ мужей, 
которые составляли половину ихъ жизни, то кто изъ 
истинныхъ патріотовъ можетъ пожалѣть что-нибудь 
изъ своихъ достатковъ и отказать въ приношеніи дара 
своего Отечеству, если того потребуютъ военныя нужды? 
Конечно, мы всѣ будемъ готовы отдать все, чего по­
требуютъ эти нужды? Но отъ насъ, соотечественники, 
требуются и другого рода жертвы любви. Вотъ уже 
получаются печальныя извѣстія и о значительныхъ 
потеряхъ въ нашемъ войскѣ. Уже много нашихъ 
воиновъ погибло на этой войнѣ! Между ними не мало, 
конечно, отцовъ, которые были кормильцами своихъ 
семействъ, сыновей, бывшихъ опорою престарѣлыхъ и 
бѣдныхъ своихъ родителей, братьевъ, на коихъ воз-

2ГОЛОСЪ Ц Е Р К В И .



—  18 —

лагали свои надежды сестры. Сколько горя, слезъ и 
страданій, сколько бѣдности, нуждъ и лишеній при­
чинила смерть погибшихъ уже сейчасъ, а сколько еще 
можетъ быть ихъ впереди! Не нашъ ли долгъ пойти 
навстрѣчу этому горю и сдѣлать все возможное для 
того, чтобы утереть слезы плачущихъ, утѣшить удру­
ченныхъ, преотвратить нужду и бѣдность безпомощныхъ 
и сирыхъ? О, не будемъ безсердечны, и безучастны къ 
этимъ нуждамъ, за насъ переносимымъ, но съ преду­
предительною любовію сдѣлаемъ все, отъ насъ зави­
сящее, для уврачеванія тѣхъ ранъ, которыя наноситъ 
война, и облегченія тѣхъ нуждъ, какія она причиняетъ!

Но чтобы оправдать справедливость словъ апостола, 
что любящимъ Бога все—даже и самыя тяжелыя об­
стоятельства—служитъ ко благу, мы должны побудить 
себя къ болѣе серьезному труду, къ сугубой вѣрности 
•своему долгу, къ усиленному прилежанію. Когда на­
ходится въ опасности Отечество, тогда естественно 
ожидать, чтобы каждый сынъ его, съ особеннымъ 
усердіемъ, въ интересахъ его, дѣлалъ свое дѣло: воины 
тамъ, на полѣ битвы, а мы здѣсь дома, въ обыкновен­
ной своей дѣятельности. Теперь каждому особенно 
слѣдуетъ показывать свою вѣрность въ маломъ, чтобы 
быть способнымъ затѣмъ исполнять и великія дѣла. 
И кто захотѣлъ бы проводить дни эти въ лѣности, 
праздности и удовольствіяхъ, когда тамъ, на полѣ брани, 
идетъ такая кипучая дѣятельность и рѣшаются такія 
трудныя задачи?! И это относится не къ однимъ только 
мужчинамъ, но и къ женщинамъ. Да, боголюбивыя 
сестры, въ настоящую тяжелую пору войны и для васъ 
открывается особое поле дѣятельности. Ваше положеніе 
скромное. Совершать какихъ-нибудь славныхъ воин­
скихъ дѣяній и геройскихъ подвиговъ, какіе совершаютъ 
мужчины, для васъ невозможно. Для васъ Господь не



—  19 —

сковалъ меча. Пусть дѣлаютъ это дѣло ваши мужья, 
ваши дѣти, ваши братья. А вы, взамѣнъ этого, откройте 
сокровищницу вашего нѣжнаго, такъ способнаго къ 
любви, сердца. Приложите вашу жертву, вашъ трудъ 
и вашу любовь, чтобы возможно болѣе ослабить горечь 
и ужасы войны облегчить неизбѣжныя страданія сра­
женныхъ братьевъ. Тамъ на войнѣ, работаютъ сейчасъ 
слуги злобы и смерти: ружья, штыки и пушки, порохъ 
и динамитъ, а у васъ пусть работаютъ орудія любви— 
ваши пальцы, иглы и швейныя машины. Присоединяй­
тесь, кто можетъ, и къ той священной дружинѣ из­
бранницъ Божіихъ, которыя подъ знаменемъ Краснаго 
Креста, идутъ работать, въ качествѣ сестеръ милосер­
дія, на самое поле жестокихъ битвъ. Тяжело служить 
тамъ, гдѣ все обрызгано кровью, все обожжено огнемъ, 
гдѣ стоны и вопли, гдѣ одно рыданіе, жалость и горе 
(Іез. 2, 10): но въ истинно христіанскомъ сердцѣ это 
горе скоро открываетъ источникъ такихъ невыразимыхъ 
утѣшеній, какихъ не могутъ доставить никакія блага 
міра. Это служеніе поистинѣ ангелоподобное. Не такъ 
ли именно находятъ себѣ отраду и нисходятъ съ неба 
въ нашъ страждущій міръ ангелы Божіи, подражателями 
и, можно сказать, сотрудницами которыхъ служатъ наши 
сестры милосердія.

Но какъ всегда, такъ и здѣсь съ трудомъ и подви­
гами должна быть соединяема и молитва и притомъ 
какъ на полѣ битвы, такъ и дома. Если всякое не­
счастіе научаетъ молиться, то бѣдствіе войны по пре­
имуществу. Когда сверкаютъ сабли, летаютъ пули, и 
смерть бываетъ такъ близка, что каждый моментъ 
можетъ быть послѣднимъ, кто можетъ удержаться отъ 
того, чтобы не испустить покаяннаго вздоха и молит­
веннаго вопля и не предать своей души Владыкѣ 
жизни и смерти — Богу? Какъ трогательно молился

2*



Поученіе въ рождественскій постъ.

Въ наше время многое измѣнилось въ сравненіи 
съ старымъ, и измѣнилось, къ истинному сожалѣнію 
всѣхъ истинно вѣрующихъ, къ худшему. Многіе нынѣ 
такъ далеко отступили отъ обычаевъ древнихъ хри­
стіанъ, что если бы святые мученики, проливавшіе 
кровь за вѣру Христову, подвижники, питавшіеся во 
всю жизнь травами и кореньями, встали изъ своихъ 
мѣстъ упокоенія и взглянули на насъ, то едва-ли при­
знали бы насъ единовѣрными себѣ христіанами. Горе 
намъ, отступившимъ отъ преданій, пришедшихъ отъ 
временъ апостольскихъ! Горе намъ, оставившимъ обычаи, 
унаслѣдованные отъ временъ мученическихъ! Горе намъ, 
нарушающимъ уставы, преданные отъ святыхъ отцевъ! 
Горе намъ, отступившимъ отъ обычаевъ нашихъ 
предковъ.

Въ старыя времена на Руси строго соблюдались всѣ 
уставы Церкви, а уставъ о постѣ съ особенною строго­
стію. Во всей землѣ русской едва ли бы можно было 
найти явныхъ нарушителей постовъ.

По тогдашнему общему убѣжденію, поѣсть въ постъ 
скоромнаго значило бы стать отступникомъ отъ вѣры— 
бусурманиномъ. А въ наши времена въ городахъ трудно 
найти домъ, въ которомъ не нарушались бы посты; 
трудно нанять квартиру, въ которой можно было бы 
имѣть постный столъ. Стало быть, строгій судъ нашихъ



23 —

предковъ современныхъ жителей нашихъ городовъ 
назвалъ бы мусульманами, или что тоже бусурманами. 
Такъ уклонились мы отъ добрыхъ обычаевъ отцевъ 
нашихъ! Отчего это случилось? Не отъ того ли, что 
нынѣ стало мало постной пищи? Пожалуй отчасти и 
отъ того. А отчего уменьшилось количество постной 
пищи? отъ того ли, что мать земля не стала давать 
плодовъ дѣтямъ своимъ? Нѣтъ. Кормитъ же она всѣхъ 
животныхъ, которыя не употребляютъ мясной пищи! 
Прокормила- бы, конечно, и всѣхъ насъ. Итакъ, гдѣ же 
причина? Въ нехотѣніи достаточно разводить плоды 
для постной пищи и нежеланіи пріобрѣтать ихъ. По­
чему мы не соблюдаемъ постовъ?—По одному озорству, 
т. е. по сознательному нежеланію повиноваться уста­
вамъ матери — Церкви: не хотимъ-де соблюдать того, 
что повелѣваетъ Церковь, да и только! Такимъ обра­
зомъ, мы грѣшимъ тѣмъ же, чѣмъ согрѣшили наши 
прародители въ раю. Всего у нихъ было довольно: 
только плоды одного дерева были воспрещены. И 
захотѣлось имъ вкусить этихъ плодовъ запрещенныхъ. 
Вкусили и потеряли рай. Тоже нынѣ. Всего у насъ 
довольно; были бы сыты той пищей, какая намъ раз­
рѣшена; такъ — нѣтъ: не хотимъ стѣснять себя: дай 
намъ того, что запрещено, хочемъ есть мясную пищу. 
Ѣ>димъ,—и будетъ съ нами тоже, что съ прародителями 
въ раю, и не избѣгнемъ наказанія, если не покаемся.

Наши предки очень боялись нарушить уставы Церкви; 
они говорили: „той землѣ не устоять, гдѣ начнутъ обычаи 
ломать". Не ломали они обычаевъ о постѣ, о хожденіи 
въ церковь, о ежегодномъ говѣній и сохранили землю 
русскую среди многихъ невзгодъ. А въ наше время 
все стало ломаться. Горе намъ, грѣшнымъ! Страшно 
за землю русскую, если нечестіе возьметъ перевѣсъ 
надъ благочестіемъ. Страшно за молодое поколѣніе!



—  24  —

Что мы ему передадимъ? Какіе завѣты? Какіе добрые 
и святые обычаи? Мы получили отъ предковъ много 
добраго, а сами что оставимъ дѣтямъ нашимъ? Оста­
вимъ ли это пренебреженіе уставовъ Церкви, нарушеніе 
постовъ, лѣность къ посѣщенію церковныхъ богослу­
женій, нерадѣніе объ исполненіи христіанскаго долга 
исповѣди и св. причащенія и нарушеніе святости брач­
ныхъ союзовъ? Молодое поколѣніе, унаслѣдуя отъ насъ 
нравственную порчу, передастъ ее послѣдующимъ по­
колѣніямъ, да еще прибавитъ и своикъ пороковъ. Та­
кимъ образомъ мы сдѣлаемся виновниками развращенія 
будущихъ поколѣній. Какой отвѣтъ дадимъ на судѣ за 
себя и за нихъ?

Но пока еще не ушло время. Господь еще терпитъ 
нашимъ грѣхамъ, ожидая нашего исправленія. Итакъ, 
одумаемся и начнемъ наше исправленіе. Не будемъ 
откладывать его до неизвѣстнаго будущаго, а начнемъ 
теперь, съ этого поста. Возвратимся къ старымъ свя­
тымъ обычаямъ нашихъ предковъ будемъ посѣщать 
храмы Божіи, будемъ соблюдать посты, неуклонно говѣть 
и приступать къ причащенію Святыхъ Таинъ, дабы чрезъ 
это быть въ общеніи со Христомъ, а чрезъ Него и со 
всѣми Святыми.

Макарій, Митрополитъ Московскій.



Духовный дневникъ*).
„Всѣ вы сыны свѣта и сыны дня... 

Будучи сынами дня, да трезвимся, 
облекшись въ броню вѣры и любви и 
въ шлемъ надеоюды спасенія“—(1 Ѳес- 
сал. 5 г. 5, 8 ст.).

Какъ не оскорбительнЬ для нашего религіознаго хри­
стіанскаго чувства, а надо, къ сожалѣнію, сказать, что 
были и есть люди, которые почитаніе иконъ прирав­
ниваютъ къ идолопоклонству. Въ 7 и 8 вѣкахъ воз­
никла даже ересь иконоборческая, которая стремится 
уничтожить почитаніе иконъ, а въ послѣдующее время 
отдѣлилась отъ Церкви цѣлая христіанская община,, 
которая отвергла почитаніе иконъ и всякаго рода внѣш­
нихъ предметовъ—подъ именемъ Лютеранства. Что .на 
это сказать? Какъ защитить христіанское иконопочи­
таніе? Отвѣчаемъ, что, во первыхъ, не обоготворяемъ, 
а только почитаемъ иконы. Далѣе, важенъ тотъ источ­
никъ, изъ коего исходитъ это почитаніе. Источникъ 
этотъ есть Единый Истинный Богъ, Творецъ и Про­
мыслитель міра во Святой Троицѣ славимый. Возьмемъ 
ли мы иконы, возьмемъ ли мощи и т. п., всѣ онѣ

*) См. Г. Ц. м. Октябрь 1914 г.



-  26

намъ дороги потому, что освящены благодатію Божіею, 
которая пріосѣняла святыхъ, значитъ не столько мы 
чтимъ ихъ самихъ по себѣ, сколько почитаніемъ ихъ 
прославляемъ того же единаго Бога, дивнаго во свя­
тыхъ Своихъ. Въ язычествѣ же каждый почитаемый 
предметъ представляется какъ отдѣльный самостоя­
тельный богъ, вслѣдствіе чего получается многобожіе, 
а такъ какъ при немъ единое множится, то Единый 
Истинный Богъ уже теряется въ сознаніи людей, или, 
если такъ можно сказать, стушевывается, ограничи­
вается; многобожіе, такимъ образомъ, безмѣрно оскор­
бляетъ Единаго Истиннаго Бога; здѣсь же въ христі­
анскомъ почитаніи святыни только еще болѣе и болѣе 
прославляется Господь. И чѣмъ христіанинъ чувстви­
тельнѣе въ почитаніи всего того, что ему напоминаетъ 
Господа, что такъ или иначе связано съ Богомъ, тѣмъ 
онъ любезнѣе Самому Господу, тѣмъ онъ и совершен­
нѣе. Да и можетъ ли добрый христіанинъ ко всему, 
что напоминаетъ ему Господа, относиться безъ благо­
говѣнія и почтенія? Нѣтъ. Такъ когда онъ увидитъ 
священное изображеніе даже на бумагѣ, онъ и его не 
допуститъ до поруганія, найдетъ ли онъ крестикъ на 
землѣ, онъ и его облобызаетъ и т. п,, и только хри­
стіанинъ съ притупленнымъ религіознымъ чувствомъ ко 
всему этому отнесется безразлично. И выходитъ отъ 
этого часто, что кто полюбитъ Бога, у того и все, что 
напоминаетъ Его, находится въ благоговѣйномъ почи­
таніи, а кто духовно нерадивъ и маловѣрущъ, кто да­
лекъ отъ Бога, у того и всякая святыня—въ поруга­
ніи. Словомъ, если мы любимъ Господа, нашего Спа­
сителя, нашего Творца и Промыслителя, мы непре­
мѣнно должны почитать и благоговѣть и предъ всѣмъ 
тѣмъ, что Его напоминаетъ, гдѣ Онъ своею благодатію 
присутствуетъ, на чемъ благодать Его почила или по-



27

чиваетъ, ибо это почитаніе будетъ только восполненіемъ 
и подтвержденіемъ нашей вѣры и любви къ Нему. На 
этомъ-то, братіе, и основано наше почитаніе св. иконъ 
и всѣхъ священныхъ предметовъ.

Одинъ простой, но хорошо настроенный человѣкъ, 
однажды, такъ сказалъ: какъ человѣку свойственно 
приписывать все себѣ; только и вертится у него въ 
головѣ наше „я“. А между тѣмъ разсмотри хорошенько: 
не Богъ ли твой Промыслитель; не въ Его ли руцѣ 
все живущее? Вдумайся и увидишь, что, дѣйствительно, 
твое „я“ должно быть на самомъ послѣднемъ мѣстѣ; 
не потому ли и въ алфавитѣ буква „я“ стоитъ въ 
самомъ концѣ.

Мнѣ пришлось быть свидѣтелемъ смерти человѣка, 
впаѣшаго въ полное невѣріе въ теченіе жизни и при­
шедшаго въ покаянное чувство на смертномъ одрѣ. 
Этотъ человѣкъ мнѣ говорилъ: „Ахъ, какъ я каюсь въ 
томъ, что не вѣрилъ, чему учитъ С. Церковь. Прини­
май я на вѣру, безъ всякихъ разсужденій предлагаемое 
нашею Св. Церковію и былъ бы теперь спокоенъ, а 
то, вотъ чувствую какое-то безпокойство. За мое преж­
нее невѣріе меня страшно гнететъ. Когда я учился, у 
меня былъ хорошій голосъ и я пѣлъ на клиросѣ. И, 
вотъ, даю себѣ обѣщаніе, какъ только поправлюсь, 
начну опять пѣть и усердно посѣщать храмъ Божій". 
— Это была послѣдняя исповѣдь невѣрующаго человѣка; 
она произвела на меня сильное впечатлѣніе. Я всею 
глубиною своего сердца почувствовалъ, что никакъ 
нельзя оставаться въ невѣріи, что невѣріе есть ужас-



—  28 —

нѣйшее состояніе нашего сердца, чуждое ему. О, не 
дай Богъ никому переживать этого пагубнаго состоя­
нія духа—невѣрія!

Послѣ Литургіи, въ недѣлю блуднаго сына подошелъ 
ко мнѣ одинъ простой человѣкъ съ такимъ заявле­
ніемъ: „батюшка, хочу опять возвратиться въ Церковь. 
Я сектантъ,—вотъ уже 12 лѣтъ какъ нахожусь въ 
разлукѣ съ Церковью и теперь заскучало сердце мое, 
хочу съ сектанствомъ покончить, хочу поговѣть и при­
частиться*. „А что тебя понудило пойти въ сектанство? 
спросилъ я его: —„свободная, разгульная жизнь. Мнѣ 
сказали, что въ Церкви у васъ все плохо, а тамъ хо­
рошо, я и пошелъ. А, вотъ, теперь чувствую, что поги­
баетъ душа моя*. „Что же, отвѣтилъ я ему, дѣло пре­
красное. Слышалъ притчу блуднаго сына, какъ Господь 
принимаетъ кающагося грѣшника, такъ и Церковь съ 
распростертыми объятіями, съ полною любовію снова 
приметъ и тебя. Ты своимъ обращеніемъ сдѣлаешь то, 
что возвратишься домой, опять станешь находиться 
въ общеніи со всѣми православными и истинно рус­
скими добрыми людьми"; при этомъ, я указалъ ему 
рукою на массу бывшихъ въ храмѣ православныхъ лю­
дей. Эта исповѣдь сектанта глубоко тронула меня. 
Дѣйствительно, всѣ наши сектанты ушли изъ родного 
отчаго дома Церкви Православной, подобно блудному 
евангельскому сыну.

+
Одна женщина мнѣ заявила: „что мнѣ дѣлать, моя 

мамаша переходитъ въ расколъ. Уже она собрала всѣ 
вещи и готова выѣхать, при этомъ меня сильно бра­
нитъ и къ расколу склоняетъ". „Печальное, говорилъ



я, положеніе ты испытываешь, но крѣпись и молись! 
Прежде всего сама дай обѣщаніе, что останешься непо­
колебимой въ православіи, а затѣмъ еще разъ усерд­
нѣй помолись о своей матери святѣйшему патріарху 
Ермогену и всѣмъ кремлевскимъ святителямъ". Ушла 
эта женщина, но, вотъ, черезъ нѣсколько дней опять 
приходитъ и говоритъ: „Я сдѣлала, какъ вы сказали, 
но мать все продолжала собираться, оставалось снять 
иконы. Она поставила табуретку и стала уже снимать, 
какъ оступилась и упала на землю, при чемъ такъ 
ушиблась, что полчаса лежала безъ чувствъ, теперь 
она что-то замолчала о своемъ отъѣздѣ и стала со 
мной помягче. Помолитесь, чтобы Господь ее вразу­
милъ и она осталась бы въ Церкви". Боже мой, Боже 
мой, какъ ясно ты вразумляешь заблуждающихся, поду­
малъ я, узнавъ все это.

-I-

Возлюбленные братіе! Если мы присмотримся къ 
своему сердцу, то увидимъ тамъ зародыши, кажется, 
всѣхъ грѣховъ, всѣхъ несовершенствъ. Въ самомъ дѣлѣ, 
возьмемъ ли наше отношеніе къ Богу? Все ли мы 
вѣрны; не одолѣваемся ли маловѣріемъ, сомнѣніемъ, 
холодностію, духовнымъ нечувстіемъ, недостойнымъ 
провожденіемъ праздничныхъ дней, невниманіемъ къ 
молитвѣ, суевѣріемъ, роптаніемъ на Бога, ложнымъ 
стыдомъ въ дѣлѣ вѣры, неблагоговѣніемъ ко святыни, 
не имѣніемъ страха Божія? Возьмемъ ли наше отношеніе 
къ ближнимъ. Кто скажетъ, что онъ безупреченъ въ 
своихъ отношеніяхъ къ братіямъ. Кто изъ насъ не 
грѣшенъ въ непочитаніи старшихъ, родителей, небла­
годарностью къ друзьмъ и благодѣтелямъ, грубостію и 
невѣжествомъ въ обхожденіи, хитростью, лукавствомъ, 
обманомъ, утаеніемъ чужого, скупостью, сварливостью,



— :ю

клеветою, оговариваніемъ, осужденіемъ, ненавистью, 
злословіемъ, немилосердіемъ, завистію, насмѣшками, 
гнѣвомъ, ругательствомъ, притѣсненіемъ, презрѣніемъ 
и всякимъ недоброжелательствомъ противъ ближняго? 
Возьмемъ ли мы отношеніе къ самимъ себѣ, къ своему 
душевному спасенію. О, тутъ мы увидимъ цѣлое море, 
цѣлую бездну грѣховъ,—всякіе плотскіе грѣхи, о нихъ 
же срамно есть и глаголати: гордость, тщеславіе само­
любіе, самочиніе, хвастовство, сластолюбіе, невоздержа­
ніе въ пищѣ и питіи, многоспаніе, разслабленіе, лѣность, 
роскошь, привязанность къ удобствамъ жизни, къ жи­
лищу, одеждѣ, пищѣ, теплу, малодушіе, суету, недоволь­
ство своей участью, нетерпѣніе, пристрастіе и множе­
ство другихъ несовершенствъ. У каждаго все это есть, 
никто не можетъ сказать, что онъ чистъ отъ скверны. 
Но что хуже всего—такъ это то, что эти грѣхи*черезъ 
повтореніе обращаются въ пороки, въ страсти, т. е. въ 
такое состояніе, когда грѣхъ всецѣло овладѣваетъ 
нами и господствуетъ. Вотъ и получается, что однимъ 
владѣетъ страсть винопитія, другимъ—табакокуренія, 
третьимъ—плотскаго сладострастія, четвертымъ—ску­
пости, воровства, гордости и т. д. и т. д. И каждый, 
изъ насъ находится въ опасности впасть въ ту или 
другую страсть; стоитъ только потерять нравственное 
равновѣсіе, стоитъ только разъ-два повторить грѣхъ, 
какъ онъ уже будетъ напирать на насъ и нами вла­
дѣть. Вотъ, возлюбленные, каково состояніе нашего 
сердца. Состояніе это въ нравственномъ отношеніи 
весьма шаткое. Если остаться намъ самимъ съ собою, 
если жить только по влеченію сердца, то скоро мы за­
беремся въ Такую грѣховную пропасть, въ такую грѣ­
ховную тину, откуда не скоро вылѣземъ. И когда мы 
видимъ нашихъ братій въ такомъ состояніи, то скорбію 
должно обливаться наше сердце и мы тогда должны



—  31

такъ разсуждать: вѣдь и я могу быть въ такомъ же со­
стояніи, видно, обстоятельства у брата были такія, что 
завели его въ такую грѣховность. И вотъ, чтобы не 
овладѣлъ нами грѣхъ, нужно, не покладая рукъ, съ 
нимъ бороться, противъ грѣха вооружаться, отъ него 
отбиваться. Какія же это средства борьбы со грѣхомъ?— 
Господь не лишилъ человѣка высокихъ духовныхъ силъ 
ума, разума, воли, при посредствѣ которыхъ человѣкъ 
и можетъ вести борьбу со грѣхомъ. И прежде всего 
всякій христіанинъ, какъ говоритъ Спаситель, долженъ 
отвергнуться себя. Что это значитъ?—Это все равно, 
что отказаться отъ своей воли и передать ее другому, 
лучшему насъ. Если мы останемся сами со своею во­
лею,‘то она, какъ дурная, заведетъ насъ въ грѣхъ. 
Какъ сосудъ, если онъ закрытъ, въ немъ можетъ на­
ходиться все собранное дурное, нечистое, если же мы 
его откроемъ, тѣмъ самымъ сосудъ провѣтримъ; такъ 
и наша воля, если мы остаемся замкнутыми, въ насъ 
можетъ таиться всякая нечистота, всякая скверна; 
когда же мы откроемъ свое сердце и подчинимъ свою 
волю лучшему насъ, этимъ самымъ предохранимъ себя 
отъ накопленія въ нашемъ сердцѣ всего дурного. 
Отсюда и является необходимость откровенія старцу 
своихъ помысловъ, отсюда монашеское требованіе все 
дѣлать по благословенію духовника и ничего по своей 
волѣ дурной и грѣховной; отсюда вытекаетъ стремле­
ніе къ частой исповѣди. Итакъ, вотъ что значитъ 
отвергнуться себя,—не имѣть своей воли, грѣховной, 
самолюбивой, дурной, а подчинить ее другой волѣ луч­
шей, подчинить ее волѣ Божіей, волѣ святой. Далѣе, 
въ дѣлѣ борьбы со грѣхомъ имѣетъ большое значеніе 
вниманіе къ своему сердцу въ связи съ укорененіемъ 
себя. Въ Отечникѣ раскалывается такой случай. Одинъ 
инокъ подошелъ къ келіи старца и слышитъ, что тотъ



-  32 —

кого-то бранитъ, называетъ свиньею и т. п. Инокъ 
думалъ, что кто-нибудь посторонній сидитъ въ келіи 
старца и, когда узналъ, что никого нѣтъ, догадался, 
что сей старецъ бранитъ самого себя. Такъ и мы, по 
примѣру сего богомудраго старца, должны слѣдить за 
собой и бранить себя за свои грѣхи, срамить, гнѣ­
ваться на себя; тогда мы перестанемъ осуждать дру­
гихъ, а вмѣстѣ и бояться грѣха... Далѣе, большое зна­
ченіе для подавленія нашихъ грѣховныхъ склонностей 
имѣетъ аккуратность, регулярность жизни. Пріучи себя 
къ умѣренности во всемъ: во время ѣшь, и не объѣ­
дайся; во время ложись спать, и не спи сверхъ мѣры; 
не лѣнись работать, а вмѣстѣ и не подрывай своихъ 
силъ, и такой умѣренный образъ жизни предохранитъ 
тебя отъ многихъ пороковъ. Укажемъ еще на общеніе 
съ добрыми людьми. Одинъ въ полѣ не воинъ, говоритъ 
пословица, такъ и въ христіанскомъ провожденіи жизни. 
Хорошо имѣть духовныхъ друзей, съ которыми можно 
было бы поговорить по душѣ, вмѣстѣ помолиться, го­
ремъ подѣлиться. Духовное общеніе сердецъ облегчитъ 
нашу трудность въ борьбѣ со грѣхомъ, а также со 
скорбями и невзгодами житейскими. Но всего сказан­
наго, однако, недостаточно. У насъ есть страшный 
врагъ душевнаго спасенія—діаволъ, который не даетъ 
ни на минуту покоя, строитъ намъ козни хитрыя и ужа­
сныя, вводитъ въ тонкія искушенія, боретъ насъ во 
всякомъ мѣстѣ и во всякомъ званіи. Противъ него 
людямъ своими человѣческими средствами не проти­
востать. Но у насъ есть мать—св. Церковь и ея бла­
годатныя средства. Св. Церковь, зная наше безотрад­
ное и трудное положеніе въ борьбѣ со врагомъ, ста­
рается вездѣ и всегда оградить насъ святыней. Въ 
самомъ дѣлѣ, присмотримся, что въ этомъ отношеніи 
дѣлаетъ для насъ Св. Церковь. Она каждый шагъ на-



-  33

шей жизни освящаетъ: родились мы—креститъ насъ, 
вступаемъ въ бракъ—благословляетъ, умираемъ—напут­
ствуетъ насъ Св. Тайнами, а умремъ—съ молитвосло­
віями провождаетъ до могилы и послѣ непрестанно 
продолжаетъ за насъ молиться. Она, Св. Церковь освя­
щаетъ, а насъ, наши тѣла ограждаетъ иконками, кре­
стиками, крестнымъ знаменіемъ. И трудно себѣ пред­
ставить, что было бы съ нами, съ нашимъ внутреннимъ 
существомъ, если бы Св. Церковь не ограждала насъ 
святынею; кажется, злой змій, врагъ рода человѣче­
скаго, и всякій грѣхъ съ ногъ до головы насъ бы опу­
талъ и полонилъ. И если еще существуетъ христіан­
ская жизнь, существуютъ добрые христіане, то только 
благодаря этой ограждающей насъ святыни. Больше 
того, Св. Церковь и внутреннее наше существо ста­
рается освятить, почему Она и предлагаетъ намъ пить 
св. воду, св. масло и, что выше всего и больше всего 
питаетъ насъ Св. Тайнами, Тѣломъ и Кровію Господа 
Христа.

Много теперь пишутъ о книгѣ старца Иларіона: „на 
горахъ Кавказа", гдѣ говорится о важнѣйшей вещи въ 
духовномъ дѣланіи,—молитвѣ Іисусовой. Молитва Іису­
сова всегда высоко ставилась св. отцами подвижниками. 
Смыслъ ея хорошо уже разъясненъ. Во время боренія 
ограждай себя молитвой Іисусовой, т. е. внимательно 
читай ее, молись Господу Іисусу, призывай Его себѣ 
на помощь, углубляйся въ молитву и этимъ ты, по­
мощью Господа Іисуса, будешь предохранять себя отъ 
дурныхъ, скверныхъ, нечистыхъ, хульныхъ, грѣховныхъ 
помысловъ и чувствъ. Не вдавайся, при этомъ, ни въ 
какія мечтанія относительно Господа Іисуса, т. е. не

ГОЛОСЪ ЦЕРКВИ. о



—  34 -

старайся подъ внѣшними формами зрѣть Господа, не 
создавай себѣ искусственно образы и виды, а также 
берегись искусственнаго разгоряченія крови своей—все 
это не полезно, все это ведетъ къ прелести и само­
обольщенію. Внутренно, сердцемъ, съ вѣрою, любовію 
и надеждой,—во всѣхъ случаяхъ, будешь ли ты мо­
литься молитвой Іисусовой или другою какою,—чув­
ствуй Господа. Всякое лишнее мечтаніе отгоняй и не 
доискивайся до глубины непостижимаго и неизмѣри­
маго никакимъ разумомъ человѣческимъ существа Бо­
жія. Молись молитвой Іисусовой и въ то время, когда 
ты спокоенъ отъ брани, ибо постоянное упражненіе 
въ сей молитвѣ созидаетъ тебя духовно, т. е. ты прі­
обрѣтаешь ею духовную настроенность. Вотъ что бого­
мудрые отцы—аскеты намъ' преподали относительно 
молитвы Іисусовой. Къ сожалѣнію, пошли у насъ боль­
шія препирательства относительно самого имени Іису­
сова. Какъ понимать Божественное имя „Іисусъ", какъ 
будто бы до этого времени никто его не понималъ и 
о немъ не думалъ. Послѣдуя ученію Православной Цер­
кви, изложенному седьмымъ вселенскимъ соборомъ мы 
признаемъ, что всѣ имена Божіи суть великая святыня, 
суть какъ бы словесные образы Божіи, подобно тому, 
какъ существуютъ живописные образы, святыя иконы 
и честной крестъ. Что же сказать относительно воз­
никшихъ о имени Іисусовомъ споровъ? Тяжелы они и 
прискорбны. Кажется, всѣ должны согласиться съ слѣ­
дующими положеніями: Высочайшее Существо—Господь 
Богъ слабымъ человѣческимъ умомъ непостижимъ, и 
необъятенъ, и словомъ человѣческимъ неописуемъ, бу­
демъ ли мы касаться Существа Божія, будемъ ли го­
ворить о дѣйствіяхъ Господа въ мірѣ. Нельзя постичь, 
изобразить и вмѣстить Господа и въ имени Его. И кто 
силится дѣлать это, тотъ впадаетъ въ духовную гор-



дость. Кто измѣритъ разумъ Божій и кто постигнетъ 
глубину Премудрости Его! восклицаетъ пророкъ Давидъ. 
Къ тому же, еще хорошо извѣстно, что духовное не 
всѣ могутъ постигать, не говоримъ уже описывать. Ду­
ховное духовнымъ востязуется. А если такъ, то зачѣмъ 
силиться говорить о духовныхъ предметахъ тѣмъ, кто, 
быть можетъ, слабъ духовнымъ опытомъ. Припоми­
нается изъ жизни св. отцевъ Церкви золотого 4-го вѣка 
слѣдующее. Когда въ ихъ время возникли большія суж­
денія' о Тайнѣ Св. Троицы и начали спорить о семъ 
предметѣ всѣ и вездѣ, на рынкахъ и на перекресткахъ, 
св. отцы вступили со словами обличенія, въ которыхъ 
убѣждали православныхъ не спорить о такомъ высокомъ 
предметѣ, а съ благоговѣніемъ, вѣрою и страхомъ со­
держать ученіе о Св. Троицѣ такъ, какъ преподала это 
ученіе Св. Церковь. Въ Ветхомъ Завѣтѣ изъ-за благо­
говѣнія запрещалось громко и безъ необходимости про­
износить страшное имя Іеговы. А мы, Божественное 
имя Іисуса, къ сожалѣнію, сдѣлали предметомъ спора 
и даже поруганія. Вотъ, и намъ вмѣсто того, чтобы 
спорить и препираться, выходить изъ .себя и раздра­
жаться, нужно было бы спокойно и съ благоговѣніемъ 
содержать тайну имени Іисусова, тѣмъ болѣе, что въ 
молитвѣ Іисусовой вся суть, все дѣло не въ умозрѣніи, 
а въ практическомъ ея значеніи—именно въ пріобрѣ­
теніи черезъ эту молитву духовнаго устроенія на­
шего сердца, нашей души. Всѣ св. отцы учили и по­
становили творить молитву Іисусову, имѣя въ виду отъ 
нея пользу нравственную,—они поясняли, какъ молит­
вой Іисусовой отгоняются помыслы, какъ подавляются 
дурныя чувства, какъ искореняются страсти, какъ во­
дворяются въ сердцѣ миръ и радость, но мало кто изъ от­
цевъ задавался мыслію доказывать умозрительно смыслъ 
имени Іисусова, и если они объ этомъ говорили, то

3 *



—  36 -

вскользь, выражаясь каждый разъ такъ, какъ умѣли, а 
не такъ, чтобы своимъ выраженіемъ точно и для всѣхъ 
понятно изъяснить имя „Іисусъ". Они хорошо знали, 
что тайна имени Іисусова не словами доказывается и 
не умомъ понимается, а сердцемъ чувствуется и, при 
томъ, только тѣми людьми, кого Господь сподобитъ имѣть 
духовный опытъ.

Что такое лицемѣріе?—это—когда человѣкъ созна­
тельно, обдуманно, съ извѣстною цѣлію показываетъ 
себя не такимъ, какой онъ есть на самомъ дѣлѣ. Напр., 
пьющій вино показываетъ себя непьющимъ, курящій 
табакъ людямъ является некурящимъ; или въ сердцѣ 
нѣтъ молитвы, а человѣкъ становится на колѣни и яв­
ляетъ себя передъ людьми молящимся, осуждаетъ вла­
стей, старшихъ; недоволенъ ими, а показываетъ себя 
предъ ними преданнымъ и исправнымъ. Но, вопросъ. 
Развѣ всегда нужно человѣку себя являть такимъ, ка­
кимъ онъ есть въ сердцѣ своемъ—вѣдь тамъ множе­
ство нечистоты и всякаго зла,—обнаруживать все это 
значитъ соблазнять другихъ, наносить нравственный 
вредъ ближнему? Нѣтъ, не всегда. Всякій человѣкъ 
можетъ быть испорченнымъ только до извѣстной сте­
пени, но онъ долженъ, при этомъ, сознавать свою ис­
порченность, жалѣть о ней, стремиться къ исправленію, 
искать правды и добра и вотъ, такой человѣкъ, если 
и скроетъ свое дурное отъ другихъ, то лишь затѣмъ 
чтобы не нанести вреда ближнему. И это не будетъ 
лицемѣріемъ. Внутренняя борьба парализуетъ лицемѣріе. 
А то можетъ дѣло обстоять иначе. Я не сознаю своей 
порочности, она мнѣ льститъ, я услаждаюсь грѣхомъ, 
я убѣжденъ въ извѣстной мысли, я опредѣленныхъ взгля­
довъ и чувствъ, а во внѣ стараюсь показаться инымъ.



ради своей выгоды, конечно, выгоды корыстной, низкой, 
матеріальной. Тутъ уже лицемѣріе. Напр., въ извѣст­
номъ кругу, на извѣстныхъ должностяхъ должны быть 
люди только съ извѣстнымъ направленіемъ, но, вотъ, 
можетъ искать, добиваться тамъ мѣста человѣкъ только 
ради матеріальной выгоды; такой, значитъ, будетъ лице­
мѣрить. И лицемѣріе—весьма опасное явленіе. Лице­
мѣры по душѣ иные, чѣмъ въ дѣйствительности, и то, 
что у нихъ на душѣ, что составляетъ для нихъ смыслъ 
жизни, они, при всякомъ удобномъ случаѣ, исподволь, 
постепенно, хитро, коварно будутъ проводить въ жизнь. 
А когда восторжествуетъ ихъ убѣжденіе, о, тогда они 
открыто станутъ проводить свои взгляды! Какъ, по­
этому, опасны лицемѣры на высшихъ государственныхъ 
постахъ, отъ которыхъ зависитъ жизнь страны, народа. 
Противоположностью лицемѣрія является искренность.

Пастырь, служащій съ вѣрою, проникновенно Боже­
ственную Литургію пастырь есть какъ бы живой источ­
никъ. Приходилось ли вамъ когда-нибудь встрѣчать 
свѣжій, сильный ключъ воды? Онъ непрестанно бьетъ 
и, сколько не почерпай, онъ все продолжаетъ источать 
воду и узнаютъ объ этомъ источникѣ далеко, далеко и 
приходятъ отовсюду почерпать изъ него воду. Такимъ 
живительнымъ ключемъ является и священникъ, про­
никновенно совершающій Божественную Литургію, и 
приходятъ къ нему издалеча почерпать воду живу,— 
благодать Духа Святаго.

Арсеній, Епископъ Серпуховскій.



Воздержаніе - побѣдная пѣснь 
чистоты*).

Главная задача подвижника въ борьбѣ со страстями сво­
дится къ тому, чтобы страсти непремѣнно были побѣждаемы 
и изгоняемы съ тѣмъ, чтобы, очистившись отъ нихъ, войти 
въ общеніе съ Богомъ1); а ненужно ограничиваться только 
тѣмъ, чтобы избѣгать поводовъ къ ихъ обнаруженію. Беѣ 
страсти не потому обнаруживаются въ человѣкѣ и происхо­
дятъ, что только во внѣ существуетъ какая-либо причина 
или, вѣрнѣе, поводъ къ нимъ, а потому, главнымъ обра­
зомъ, что корень ихъ внутри человѣка, въ самомъ сердцѣ 
скрыта какъ бы матерія грѣха, безъ которой и дурной при­
мѣръ не можетъ произвести грѣха2); да и грѣховнымъ счи­
тается не само дѣло по себѣ, а воля и намѣреніе. По этому- 
то страсти и нужно изгонять изъ глубины сердца, исцѣлить 
самый корень, иначе онѣ будутъ только прикрыты, а не 
истреблены, и при удобномъ случаѣ заявятъ себя снова еще 
съ большей силой, вырвутся на свободу какъ бы отстояв­
шіеся кони3). Вотъ почему и евангельское ученіе заповѣ­
дуетъ пресѣкать корни пороковъ болѣе, нежели плоды, ко­
торые, по истребленіи корней безъ сомнѣнія никакъ уже не 
будутъ произростать‘). И такъ, говоритъ ІІреп. I. Кассіанъ, 
намъ надобно стараться лучше очистить наши пороки, испра­
вить нравы. Если они будутъ исправлены, то не говорю съ 
людьми, даже и съ звѣрями и животными очень легко сой­
демся. Ибо не убоимся отвнѣ приходящихъ оскорбленій и 
никто со стороны не можетъ ввести насъ въ соблазнъ, если 
внутри насъ не будутъ насаждены корни грѣховъ5).

Грѣховныя нагаи страсти суть психическія состоянія и 
преимущественно факты проявленія нашей болѣзненной воли:

*) См. „Г. Ц.“ м. Авг.—Сент. 1913 г.
х) Тн. Кас. Соб. 3; -) Тамъ же, кн. 9,в; 10,3. ■') Ін. Кас. Соб. 18,ч: 

кн. 8,17; Ефр. Снр. І,ш. 4) Тамъ же кн. 8,20; ср. Добр. II, 355, 54. 5) Тамъ 
же, кн. 9,8.



—  39 —

отсюда и борьба съ ними, сосредоточиваясь въ области на­
шего духа, должна направляться къ оздоровленію грѣховной 
воли; къ освобожденію ея отъ самолюбія и эгоизма („само­
сти"). Эта цѣль должна проходить красной нитью чрезъ весь 
періодъ борьбы подвижника. Цѣль борьбы—очищеніе живого 
родника (сердца), изъ котораго бьютъ постоянно струи мут­
ной, зловонной воды, т.-е. — достиженіе сердечной чистоты. 
По мнѣнію отцовъ - аскетовъ сердце признается основнымъ 
источникомъ и живымъ родникомъ всего какъ добраго, такъ 
и дурного въ религіозно-нравственной жизни человѣка. По 
словамъ Преи. Макарія Великаго „сердце" является какъ бы 
„сосудомъ", гдѣ сосредоточены „всѣ сокровища порока", но, 
съ другой стороны, „тамъ Богъ, тамъ и Ангелы, тамъ жизнь 
и царство, тамъ свѣтъ и Апостолы; тамъ сокровища благо­
дати, тамъ есть все1)"; есть тамъ смерть, есть тамъ и жизнь; 
есть тамъ добрая и противная ей купля 2). Главное предна­
значеніе сердца, по мысли этого св. отца, быть чертогомъ 
Христа, но такъ какъ оно наполнено всякой нечистотою 
(страстями) и многими толпами лукавыхъ духовъ, то по это­
му надобно, возобновить и перестроить его, приготовить внут­
реннія горницы и ложницы. Ибо Царь Христовъ съ Анге­
лами и святыми духами идетъ упокоиться тамъ, и пожить, 
и походить, и основать Свое Царство3), Эта серьезная ра­
бота внутренней перестройки, по мысли того же св. отца, 
должна падать на долю „кормчаго", какимъ у сердца яв­
ляется „умъ"4) и „обличающая совѣсть". Умъ и совѣсть 
„даютъ вразумленія и направленія сердцу, и усыпляютъ 
естественные помыслы, возникающіе въ сердцѣ5). Такимъ 
образомъ, работа очищенія сердца! производится дѣйствіемъ 
ума чрезъ направленіе ослабѣвшей грѣховной воли въ сто­
рону добра, чрезъ пріученіе ея къ добрымъ'навыкамъ.

Общіе пріемы и порядокъ борьбы могутъ быть опредѣ­
лены на.основаніи причинной зависимости между собою6). 
Въ борьбѣ нужно переходить отъ предыдущихъ къ послѣ­
дующимъ, ибо и всякое вредное древо, говоритъ Ііреп. I. 
Кассіанъ, толстое и высокое скорѣе завянетъ, если напередъ 
корни его, на которыхъ опирается, будутъ обнажены или 
высушены7). И потоки вредной воды мало-по-малу пересох-

7) Бес. 43, 7; ср. 15,30. *) Тамъ же, 15., 30. 3) Бес. 15,31. *) Тамъ же.
5) Тамъ же. «) Ін. Кас. Соб. V, 10. 7) Тамъ же.



40 —

нутъ, когда пораждающій ихъ источникъ и проточныя жилы 
съ тщательною аккуратностію будутъ засыпаны. Посему, что­
бы побѣдить уныніе, сначала надобно подавить печаль; чтобы 
прогнать печаль, прежде нужно подавить гнѣвъ; чтобы по­
гасить гнѣвъ, надо попрать сребролюбіе; чтобы исторгнуть 
сребролюбіе, надобно укротить блудную похоть; чтобы пода­
вить блудную похоть, должно обуздать страсть чревоугодія. 
И такъ, всѣ страсти, какъ отъ усиленія предыдущихъ рож­
даются, такъ уменьшеніемъ ихъ подавляются х). Такимъ же 
образомъ поступать надо и съ остальными двумя страстями: 
чтобы истребить гордость, надо сперва подавить тщеславіе. 
Отсюда и понятно, что внутренняя борьба подвижника дол­
жна начинаться борьбою со страстью чревоугодія, а потомъ 
уже переходить къ борьбѣ съ другими пороками. А такъ 
какъ страсти блуда и чревоугодія относятся къ такъ назы­
ваемымъ „тѣлеснымъ страстямъ“, а остальныя—къ разряду 
именуемыхъ, „духовными*,—то естественно брань начинается 
со страстей тѣлесныхъ и именно съ чревог^одія. Основаніемъ— 
почему надо начинать съ чревоугодія, а не съ какой-либо 
духовной страсти—служитъ то соображеніе, что чревоугодіе, 
по мнѣнію отцовъ-аскетовъ, является корнемъ и источни­
комъ для другихъ страстей, а потому, не освободившись отъ 
этого порока, никакъ нельзя приступить къ внутренней 
борьбѣ съ движеніями и возмущеніями души *). Послѣдняго 
рода брань труднѣе и требуетъ, чтобы человѣкъ весь во­
шелъ внутрь себя, поэтому необходимо сначала покореніемъ 
плоти пріобрѣсти свободу, чтобы, освободившись отъ рабства 
плоти, уже безпрепятственно войти внутрь себя и заняться 
исправленіемъ чисто душевныхъ вредныхъ движеній. Сы­
тому чреву нельзя вступать въ борьбу внутренняго чело­
вѣка, ибо нельзя сражаться съ сильнѣйшимъ тому, кто мо­
жетъ быть низлагаемъ въ болѣе легкомъ сраженіи 3). По­
этому, каждый подвижникъ долженъ сперва одержать по­
бѣду надъ своею плотію, которая отвлекаетъ умъ человѣка 
отъ духовныхъ предметовъ къ земнымъ, повергнуть ее какъ 
бы къ своимъ ногамъ и на этомъ основаніи вступить въ 
борьбу съ сильнѣйшими врагами *).

!) Тамъ же. - )  Кн. V, 13; 11. ■’') Тамъ же; ср. Нил. Син. Добр. II, 230,12. 
4) Тамъ же, кн. V, 18; Ср. Іером. Ѳеодоръ, 174.



—  41 —

По общему и согласному мнѣнію отцовъ-аскетовъ чрево­
угодіе врачуется воздержаніемъ, которое состоитъ и прояв­
ляется собственно въ томъ, что человѣкъ сознательно при­
нятіе пищи допускаетъ не столько для удовольствія, сколько 
уступая непреодолимой потребности тѣла 1). Воздержаніе въ 
пшцѣ однако должно быть благоразумное—„по силѣ своей,“— 
т.-е. не такое, чтобы оно обезсиливало тѣла, а такое только, 
чтобы забота о плоти не переходила въ угожденіе похоти 2 *). 
Забота о томъ не считается у отцовъ предосудительной—она 
необходима, потому что чрезъ небреженіе къ тѣлу человѣкъ 
можетъ потерять силу и быть не въ состояніи исполнить 
„необходимыя духовныя наши обязанности'1 ®). Пищи надо 
принимать столько, сколько потребно для поддержанія жизни, 
а не для удовольствія4); по этому, говоритъ Иреп. Нилъ 
Сорскій, каждый долженъ назначить себѣ такое количество 
пищи, которое можетъ поддерживать силы тѣла, служа не 
сластолюбію, а истинной нуждѣ5 *). Отцы подвижники въ за­
ботѣ объ искорененіи страсти чревоугодія придавали важное 
значеніе и различали время, количество и мѣру пищи ®). 
ГІреп. I. Кассіанъ говоритъ,—„не только качество пищи, но 
и количество разслабляетъ душу, возжигая въ ней, какъ и 
въ утучненной плоти, вредоносный, грѣховный огонь7). Ко­
нечно, всѣмъ одну мѣру назначить невозможно, потому что 
тѣла имѣютъ различныя степени въ силѣ и крѣпости, по­
добно мѣди, желѣзу, воску; впрочемъ, лучшею мѣрою счи­
талась та. чтобы оставить пищу тогда, когда чувствуешь еще 
алканіе; такая мѣра сохранитъ душу и тѣло въ одинако­
вомъ состояніи и не попуститъ человѣку вдаться ни въ 
чрезмѣрный постъ, ніг въ пресыщеніе подавляющее духъ. 
Плодомъ же ея бываетъ такая трезвенность, что человѣкъ 
иногда не чувствуетъ, или не помнитъ, что онъ вкушалъ 
пищу 8). Что касается времени пріема пищи (когда ее при­
нимать), то была разная практика по разнымъ условіямъ

Ц Тамъ же, кн V, 7; 8; I. Лѣст. 14, 10: Добр. II, 566, 25, 28.
2) Тамъ же кн. V, 8.
*) Ін. Кас. кн. V, 8, 9; Ефр. Сир. III, 411; Григ. Син. Добр. V, 221.
і) Тамъ же. ъ) 52 стр.: Ср. Добр. 565, 25.
*) Ѳеод. Студ. Добр. IV, 224. 2; Ефр. Сир. III; Григ. Син. Добр. V,

221—222. 7) Кн. V, 5 гл. ср. 20 гл.
8) Нилъ Сор. 52-53; Григ. Син. Добр. V. 222; I. Кас. Соб. 2, 23.



— 42 —

жизни подвижниковъ. ГІо общепринятому порядку, для лицъ 
не больныхъ, срокомъ вкушенія пищи считался вечеръ (по 
заходѣ солнца), и вкушать полагалось одинъ разъ въ сутки1), 
а кто больше сего благорасположится оставаться безъ пнщіг, 
тому—добрая воля 4).

Выборъ для себя того или иного рода и качества пиши 
долженъ руководиться всецѣло глубокимъ благоразуміемъ. 
По словамъ Григорія Синаита,—„благоразумные и разсуди­
тельные понемногу вкушаютъ всякаго яства, какъ бы оно ни 
было вкусно и сладко: у нихъ нѣтъ того, чтобы одно из­
брать, другое отринуть, чрезъ это они—и Богу за все бла­
годареніе воздаютъ и душу свою предохраняютъ отъ надме- 
нія. Немощнымъ же (вѣрою или душею) полезнѣе воздер­
жаться отъ нѣкоторыхъ яствъ, особенно сладкихъ, т.-е. имъ 
нравящихся 3). А для того, чтобы чревоугодіе ослаблялось, 
человѣкъ лучше „долженъ довольствоваться всякою пищею 
низшаго сорта “ *).

При этомъ, говорятъ отцы, необходимо принимать во вни­
маніе и то, кто какимъ обладаетъ здоровьемъ. Кто имѣетъ 
здоровое и. крѣпкое тѣло, тому нужно утомлять его, какъ и 
чѣмъ только можно; а у кого тѣло немощно и недужно, 
тотъ давай ему нѣкоторое упокоеніе, да не вовсе изнемо­
жетъ для дѣланія. Во время же искушенія тѣлу отъ врага 
наиболѣе требуется воздержаніе5). Кто по причинѣ утруж- 
денія отъ путешествія или какого-либо тяжелаго дѣла ока­
жетъ тѣлу своему нѣсколько снисхожденія и дастъ ему нѣ­
что болѣе, сверхъ обыкновенной мѣры, въ пищѣ ли то или 
въ питіи,—то это не зазорно и осужденія не заслуживаетъ, 
ибо онъ поступилъ такъ съ разсужденіемъ и по благослов­
ной надобности 6).

Итакъ, каждый подвижникъ въ борьбѣ со страстью чре­
воугодія въ вопросѣ необходимаго питанія своего тѣла дол­
женъ управляться „благоразумной осторожностью“, чтобы 
не перейти должныхъ границъ, и, давая своему чреву пищу

’) Евагрій м. Добр. I, 597,10. 2) Нилъ Сор. 53.
*) См. Нилъ Сор. 53—54; Добр. V, 221 -  222; ср. I. Кас. кн. V, 2.3.
4) I. Кас. кн. V, 23; ср. Добр. 379, 19, 41.
3) 1. Лѣст. 14, 10, 12.'
®) Нилъ Сор. 54—55; ср. Е. Спр. III, 411; Добр. II, 566; I. Кас. кн. V,

.') Добр. I, 597,10.



—  43 —

достаточную, удобоваримую, долженъ принимать ея столько, 
сколько то требуется для поддержанія жизни и для свобод­
наго упражненія въ духовномъ нашемъ добродѣланіи 1), такъ 
какъ сущность воздержанія состоитъ не въ томъ только, 
чтобы соблюсти время употребленія пищи, и не въ каче­
ствѣ только пищи, но преягде всего въ разсудительномъ упо­
требленіи оной. Каждый долженъ поститься столько, сколько 
нужно для укрощенія плотской брани*). Такимъ образомъ 
постъ въ смыслѣ благоразумнаго воздержанія въ пищѣ при­
знается основнымъ средствомъ въ борьбѣ съ чревоугодіемъ. 
Вообще же постъ, по ученію отцовъ-аскетовъ, какъ воздер­
жаніе, не ограничивается одною только пищею, онъ про­
стирается и на сонъ, и на одежду, и на разговоры и на 
многое другое3). Говоря о постѣ, какъ воздержаніи въ пищѣ, 
отцы-аскеты предупреждаютъ подвижниковъ отъ неумѣрен­
ности въ немъ, боясь чтобы изъ-за неумѣреннаго воздержа­
нія, сопровождаемаго разстройствомъ или слабостію тѣла, не 
было необходимости опять возвращаться въ землю Египет­
скую, т.-е. къ прежней страсти чревоугодія4). Только бла- 

'1'орастворенный „благоразумной разсудительностью“ постъ 
можетъ быть полезенъ подвижнику, неумѣреннымъ же идетъ 
всегда приноситъ существенный вредъ и тѣлу и душ ѣ5). 
Не полезнымъ окажется для подвияшика и тогда „постъ41, 
когда онъ для борющагося вмѣсто средства пріобрѣсти чи­
стоту становится самоцѣлью. Настоящее свое значеніе тѣ­
лесный „постъ44 пріобрѣтаетъ постольку, поскольку онъ слу­
житъ средствомъ достиженія поста духовнаго; мы должны 
знать, говоритъ Преп. I. Кассіанъ, что трудъ воздержанія 
тѣлеснаго мы подъемлемъ для того, чтобы этимъ постомъ 
можно было достигнуть чистоты сердца6). Поэтому одинъ 
тѣлесный постъ, говоритъ тотъ же св. отецъ, не можетъ быть 
достаточнымъ къ совершенству сердца и чистотѣ, если не 
будетъ съ нимъ соединенъ и постъ душевный7), который 
дѣлаетъ полезнымъ постъ тѣлесный.

Утвержденіе плоти должно соединяться съ сокрушеніемъ

1) Ѳеод. Студ. Добр. IV, 225, 2; I. Кас. кн. V, 9; I. Лѣст., 14,10.
-) 1. Кас. кн. V, 9. 3) Варс. и Ін. Добр. II, 565, 25; Ср. I. Лѣст. 14,33.
*) 1. Кас. Ооб. V, 18; ср. 41 ч ; Ефр. Спр. III, 412;
?•) Ефр. Спр. III, 412; I. Кас. Соб. II, 22, 23. «) Кн. V, 22.
7) Тамъ же, 21 гл.; ср. Ѳеод. Студ. Добр. IV, 512, 3.



—  44 —

духа, и тогда оно составитъ пріятнѣйшую Богу жертву и 
достойную обитель святости, ибо не столько тлѣнная плоть-, 
сколько чистое сердце бываетъ храмомъ Божіимъ и жили­
щемъ Св. Духа1). Слѣдовательно, постясь по внѣшнему че­
ловѣку, вмѣстѣ нужно воздерживаться отъ пищи и по внут­
реннему человѣку. Умъ нашъ, говоритъ Преп. I. Кассіанъ * *), 
до того долженъ быть утонченъ не только постомъ, но и 
бдѣніемъ и чтеніемъ, сокрушеніемъ сердца о томъ, въ чемъ 
сознаетъ себя прельщеннымъ или побѣжденнымъ, то сокру­
шаясь отъ страха пороковъ, то воспламеняясь желаніемъ 
совершенства и непорочности, пока занятый такою заботою 
и размышленіями, не сознаетъ, что принятіе пищи допу­
щено не столько для удовольствія, сколько послужило въ 
тягость ему и считаетъ ее болѣе необходимою потребностію 
тѣла, нежели вожделѣнною душѣ, Занятые такимъ упраж­
неніемъ ума мы скорѣе подавимъ сладострастіе плоти; оби­
ліемъ слезъ и сердечнымъ плачемъ мы скорѣе истребимъ 
страсть объяденія и чревоугодія ®).

И такъ, въ борьбѣ со страстью чревоугодія требуется дво­
якое упражненіе: тѣлесное и духовное, постъ тѣлесный и 
постъ духовный, т.-е. воздержаніе отъ грѣховъ, пороковъ и 
разсѣянности, соединенные съ сердечнымъ сокрушеніемъ ‘). 
Для того же, чтобы подавить самое чревоугодіе при воз­
держаніи въ пищѣ, нужно такъ стараться устроить свою 
жизнь, чтобы ни въ какое время не отвлекаться отъ духов­
ныхъ занятій, ибо мы никакъ не можемъ презрѣть удо­
вольствія настоящей пищи, если умъ, предавшись Боже­
ственному созерцанію, не будетъ больше услаждаться любо­
вію добродѣтелей и красотою небесныхъ предметовъ 5).

Въ качествѣ пособій при борьбѣ съ чревоугодіемъ отцы- 
аскеты совѣтуютъ: при вкушеніи пищи размышлять о томъ, 
что и праотецъ Адамъ, вкусивъ -отъ запрещенной снѣди, 
ради невоздержанія своего, нашелъ вмѣсто жизни смерть; 
и что „оттолѣ даже и до нынѣ, многіе, поработившись чреву, 
пали и падаютъ веліимъ паденіемъ 6); при питіи — вспоми­
нать оцетъ и желчь Владыки своего; сидя за столомъ, испол­
неннымъ снѣдей, представлять предъ мысленныя очи свои

!) Тамъ же. 2) I. Кас. кн. V, 14; ср. Ѳеод. Стул. Іобр. IV, 513, 4.
*) Тамъ же. 4) Кн. У, 25. г’) Кн. V, 14. 6) Нилъ Сор., 52 и Ѳеод. Студ. 

Побр. IV, 512, 3.



—  45 —

смерть и судъ,—и такимъ образомъ, говоритъ Преи. I. Л ѣ­
ствичникъ, или пребудешь въ предѣлахъ воздержанія, или, 
ио крайней мѣрѣ, возстенавъ, смиришь свой помыслъ х). За­
кончимъ словами Преи. Нила Сорскаго: такъ побѣждай 
страсть чревообъяденія, употребляя пищу и питіе въ над­
лежащей мѣрѣ и въ надлежащее время

Борьба съ блудною страстію, по преданію отцовъ, болѣе 
другихъ продолжительная, постоянная, жестокая... Она на­
чинаетъ безпокоить человѣка съ перваго времени зрѣлости 
возраста и до старости. Великъ нашъ подвигъ въ борьбѣ съ 
духомъ блуднымъ и крайне труденъ—лютъ зѣло; ибо борьба 
эта обнимаетъ и душу и тѣло—все существо наше 1 * 3). По­
этому намъ надо, помнить, что побѣдить этого духа М ы  мо­
жемъ только надѣясь на помощь Божію, а не на свои силы4). 
И такъ какъ нападеніе (діавола) бываетъ двоякое, т.-е. на 
тѣло и на душу, то и сопротивляться надо двоякимъ ору­
жіемъ, т.-е. должны бороться и тѣло и душ а5). Для борьбы 
съ блудомъ нужны почти тѣ же духовныя и тѣлесныя 
средства, какъ и для искорененія страсти чревоугодія,—тѣ­
лесное воздержаніе и духовная бдительность6). Одного тѣ­
леснаго поста,, говоритъ Преи. I. Кассіанъ, недостаточно для 
пріобрѣтенія и сохраненія цѣломудрія, если не будетъ пред­
шествовать сокрушеніе духа; потомъ продолжительное раз­
мышленіе о свящ. Писаніи, также трудъ и рукодѣліе, обуз­
дывающее непрестанное блужданіе сердца, а прежде всего, 
если не будетъ въ основаніе положено истинное смиреніе, 
безъ котораго нельзя побѣдить никакого порока7). Кто тѣ­
лесными трудами и потами ведетъ брань, тотъ подобенъ 
связавшему врага своего слабымъ вервіемъ; кто воюетъ про­
тивъ него воздержаніемъ и бдѣніемъ, тотъ подобенъ обло­
жившему врага своего желѣзными оковами; а кто воору­
жается смиренномудріемъ, безгнѣвіемъ и жаждою, тотъ по­
добенъ убившему своего супостата и скрывшему его въ 
пескѣ. Подъ именемъ песка разумѣй, говоритъ Преи. 1. Л ѣ­
ствичникъ, смиреніе, потому что оно не произрощаетъ па­
жити для страстей, но есть земля и пепелъ 8) Очевидно ду-

1) СлГ 14, 31, 18. *) 52 стр.
3) Нилъ Оор., 55. *) I. Кас. кн. VI, 5. *) I. Кас. кн. VI, 1.
І!) Тамъ же, кн. VI, 23; Соб. V, 4; Ср. Добр. II, 396, 114; 15; 117,

236, 25.7) Кн. М, 1; I. Лѣст. 15, 77; 78..«) Сл. 15, 14: ср. 15 гл. 18, 40.



— 46 —

ховное врачество въ борьбѣ съ указаннымъ порокомъ со­
стоитъ въ томъ, чтобы не допустить проникновенія въ сердце 
человѣка „плотолюбивыхъ помысловъ", которые, нарушая 
непорочность сердца, ведутъ къ растлѣнію тѣла и осквер­
ненію души ,). Для этого прежде всего весьма полезны по­
кой и уединеніе, чтобы больная этой страстью душа, не тре­
вожилась различными образами, легче могла истребить воз­
бужденіе плотиі) 2 *). Предметы, когда ихъ не видятъ, говоритъ 
ІІрен. Исаакъ Сиринъ, производятъ легкое и едва ощути­
тельное движеніе; а предметы, когда ихъ видятъ, возбуж­
даютъ страсти близостію, питаютъ ихъ, какъ елей питаетъ 
горѣніе свѣтильника8)—поэтому отцы-аскеты настойчиво со­
вѣтуютъ сохранять себя отъ собесѣдованія съ женщинами 
и отъ взора на нихъ 4), такъ какъ слово женщины, какъ то- 
нета въ сердцѣ (ІІритч. 7,21) и выслушавшаго оное влечетъ 
къ скверному смѣшенію5), а взоръ ея—ядовитая стрѣла, 
ранитъ душу и вливаетъ въ нее я д ъ 6). Опаснымъ весьма 
является для цѣломудрія даже образъ женщины хранитъ 
въ себѣ долго7), поэтому, когда придетъ на умъ мысль о 
женщинѣ, надо спѣшить скорѣе выгнать ее изъ сердца, 
иначе она можетъ вызвать согласіе на сластолюбіе и на са­
мое дѣло8). И пока, говоритъ тотъ же св. отецъ, сильный 
духъ нашъ, будучи вооруженъ, охраняетъ домъ свой стра­
хомъ Божіимъ, ограждая входы сердца своего, то будетъ въ 
безопасности и все имущество его, т.-е. добродѣтели, пріоб­
рѣтенныя долгимъ временемъ9). При всемъ этомъ надо из­
бѣгать прикосновенія къ тѣлу женщины, и даже своего въ 
сокровенныхъ частяхъ, ибо можно осквернить тѣло и однимъ 
осязаніемъ. Всегда надо помнить того, говоритъ I. Лѣствич­
никъ, который обвилъ руку свою краемъ одежды, когда несъ 
престарѣлую свою мать10). Все вниманіе въ борьбѣ съ блуд­
ною страстію должно направляться къ тому, чтобы оконча­
тельнымъ удаленіемъ „нечистоты блудной" достичь чистоты 
тѣла, его невинности; такъ, чтобы плоть уже не противи-

і) Добр. И, 281, 27. 2) I. Кас. кн. VI, 3, Соб. V, 4. *) Добр. II, 737,
243. 4) Нилъ Сор. 58; Добр. II, 594, 120; 234, 6; 8,10. 5) Добр. П, 388, 92;
86. 6) Добр. II, 246, 6. 7) Тамъ же. 8) Кн. VI, 13. 9) Тамъ же. ,0) Сл. 15,
50; ср.Ѳеод. Студ. Добр. IV, 101, 3.



—  47 —

лась внушеніямъ души, но подчинялась бы своему прави­
телю—духу 1).

При этомъ условіи душа возобладаетъ тѣломъ, и подчи­
нитъ его себѣ, и сама она просвѣтится—чистота тѣла родитъ 
чистоту духовную2). Но такая чистота тѣла немыслима одна 
безъ чистоты сердца и только чрезъ посредство ея пріобрѣ­
тается 3 *). Исправленіе порока блуда главнымъ образомъ за­
виситъ отъ усовершенія сердца; слѣдовательно, сначала на­
добно очищать сердце, въ которомъ находится источникъ 
жизни и смерти *), исторгнувъ самый корень похоти изъ 
сердца своего г>); ибо цѣломудріе и чистота, говоритъ ГІреп. 
Нилъ Сорскій, не ко внѣшнему только житію относятся, но 
обителію цѣломудрія долженъ быть потаенный сердца чело­
вѣкъ, соблюдающій себя отъ скверныхъ помысловъ0). От­
сюда, конечно, понятно, что преимущественное вниманіе под­
вижника въ борьбѣ съ этой страстію должно быть обращено 
не столько на внѣшніе подвиги (сами по себѣ;, сколько ра­
зумѣется на то, чтобы душа, всегда будучи занята Боже­
ственными размышленіями и духовными’упражненіями, воз­
держивалась отъ порока и тѣмъ могла бы взойти на самый 
верхъ истинной непорочности7), т.-е. достичь чистоты сердца 
и цѣломудрія. Ибо совершенно иное значитъ быть только 
воздержаннымъ и иное быть чистымъ и, такъ сказать, притти 
въ расположеніе непорочности и невинности8). Цѣломудръ 
не тотъ, говоритъ Иреп. Исаакъ Сиринъ, въ комъ, во время 
борьбы, труда и подвига, прекращаются срамные помыслы, 
но тотъ, кто истинностью сердца своего уцѣломудриваетъ 
зрѣніе ума своего, не позволяя ему простираться къ непо­
требнымъ помысламъ 9). Послѣднее необходимо предпола­
гаетъ непорочность самой души и образованіе въ ней про­
тивоположныхъ порокамъ расположеній, тогда какъ при 
ііервомъ можетъ остаться грѣховное услажденіе, но только 
не допускаться10). Отсюда борьба съ блудомъ должна носить 
характеръ чисто внутренній и совершаться не столько при 
посредствѣ средствъ чисто внѣшнихъ, сколько внутреннихъ; 
внѣшнія упражненія являются необходимыми постольку, по

і) I. Кас. кн. VI, 2; Добр. II, 392, 103- *) Ант. Вел. Добр. I. 43, 50.
*) I. Кас. Соб. кн. VI, 12. *) Тамъ же кн. VI, 2. О) Добр. II, 389, 119; ср.
Добр. IV, 136, 4. в) Стр. 55. 7) I. Кас. кн. VI, 2.(*уТамъже 4 гл. 9) Добр.
II, 646, 7. Ю) 1. Кас. Соб. 12, 10.



48

скольку они служатъ пособіемъ къ борьбѣ съ названною 
страстію. Необходимыми пособіями къ искорененію страсти 
блуда по мнѣнію отцовъ-аскетовъ являются: „во-первыхъ 
часто и трезвенно молиться, а потомъ представлять влады­
чество уму п чистой мысли, не произносить безчинныхъ 
словъ, несообразныхъ съ благоговѣйнымъ устроеніемъ духа, 
въ той увѣренности, что Господь есть непогрѣшительный 
Судія. Внимательность ума и ожиданіе суда уничтожатъ 
внутреннее щекотаніе и изсушитъ усиливающуюся похоть; 
и въ таковой- душѣ произойдетъ тишина (улягутся похот­
ливыя движенія ]). Лучшимъ средствомъ для этого, по мнѣ­
нію Антонія Великаго, является страхъ Божій -). По мнѣнію 
ІІреп. Ефрема Сирина блудъ истребляется Божественною 
любовію и влеченіемъ къ будущему3). Что касается средствъ 
и пріемовъ чисто внѣшнихъ, то всѣми отцами-аскетами еди­
ногласно признается одно общее для двухъ страстей сред­
ство— воздержаніе, касающееся не одной только пищи, но 
простирающееся также и на все вообще, что такъ или иначе, 
препятствуетъ богоугодной жизни 4). Впрочемъ, говоритъ 
Преи. I. Кассіанъ, мы должны знать, что хотя мы соблюдали 
всю строгость воздержанія, именно: голодъ, жажду, бдѣніе, 
постоянный трудъ, и съ неослабнымъ усердіемъ занимались 
чтеніемъ; однакожъ, посредствомъ этихъ подвиговъ мы не 
можемъ пріобрѣсть постоянную чистоту цѣломудрія, если, 
постоянно упражняясь въ нихъ, по руководству опыта не 
дознаемъ, что чистота подается по милости благодати Бо­
жіей. Всякій пусть знаетъ, что онъ долженъ неутомимо 
упражняться въ этихъ подвигахъ только для того, чтобы 
ради' скорби ихъ приклонивъ милосердіе Божіе, удостоиться, 
по-'йожественному дару, освободиться отъ брани плоти и го­
сподства преобладающихъ страстей, а пусть не надѣется, 
что будто онъ самъ собою посредствомъ ихъ (т.-е. поста,' 
бдѣнія, чтенія и проч.) получитъ ненарушимую чистоту 
тѣла, который желаетъ. А для пріобрѣтенія цѣломудрія 
долженъ воспламеняться такимъ желаніемъ и любовію, съ 
какимъ жадный корыстолюбецъ желаетъ денегъ, честолю­
бецъ—высшихъ почестей, или увлекаемый нестерпимою лю­
бовію къ красивой женщинѣ съ невыносимымъ жаромъ хо-

Ч Добр. И, 390, 95; ср. гл. 71, 76, 83, 98, 100. '*) Добр. 1, 91, 152. 
») ІП т. 398. *) Ефр. спр. III, 411; Добр. 1, ЫЗ, 71; I. Кас. кн. VII, 23.



—  49 —

четъ исполнить свое желаніе. Отъ того бываетъ, что когда 
мы воспламеняемся ненасытнымъ желаніемъ всегдашней не­
порочности. то пренебрегается и вожделѣнная пища, необ­
ходимое питье бываетъ противно, наконецъ самый сонъ, тре­
буемый природою, отгоняется, или по крайней мѣрѣ, какъ 
коварный обольститель цѣломудрія и какъ равнивый про­
тивникъ чистоты, допускается боязливымъ и подозритель­
нымъ умомъ; и такимъ образомъ всякій ио утру, испытавъ 
свою непорочность, радуется о сохранившейся у него чи­
стотѣ и сознаетъ, что онъ пріобрѣлъ ее не своимъ стара­
ніемъ и бдѣніемъ, а покровительствомъ Божіимъ, и пони­
маетъ, что она столько будетъ пребывать въ его тѣлѣ, сколько 
Господь дастъ по своему милосердію. Кто пострянно имѣетъ 
такую увѣренность, тотъ не думая о себѣ высоко, не пола­
гается на свою добродѣтель, не обольщаясь долгимъ отсут­
ствіемъ нечистаго истеченія, не предается обманчивой обез­
печенности, зная, .что онъ тотчасъ будетъ оскверненъ исте­
ченіемъ нечистой влаги, если хоть немного отступитъ отъ 
него покровительство Божіе. Потому для продолженія по­
кровительства онъ со всѣмъ сокрушеніемъ и смиреніемъ 
сердца неослабно прилежитъ молитвѣ!). Такимъ путемъ под­
вига внутренняго и внѣшняго человѣкъ можетъ соблюсти 
тѣло свое чистымъ во Святыню Спасителю, и не постыдивъ 
души своей дѣлами чуждыми, пребыть благоугоднымъ Го­
споду. А, возненавидѣвъ дѣла гнусныя и постыдныя, онъ 
принесетъ себя самого въ жертву живую благоугодную Го­
споду 2); и воспоетъ ему побѣдную пѣснь чистоты, какъ нѣ­
когда оныя евангельскія цѣломудренныя дѣти 3).

Въ борьбѣ съ чревоугодіемъ и блудомъ подвижникъ дол­
женъ заботиться путемъ внѣшняго воздержанія о подчиненіи 
себѣ плоти, а путемъ внутренняго сокрушенія и духовной 
бдительности надъ самимъ собою онъ долженъ стремиться 
къ охраненію ума и сердца отъ вторженія дурныхъ помы­
словъ и расположеній при условіи смиренія* 1), ибо всѣ стра­
сти отражаются отъ самолюбія, а самолюбіе истребляется 
любовію и смиреніемъ5). Тѣ же самыя начала' должны быть 
проводимы и при борьбѣ со страстями душевными, гдѣ отъ 
подвижника потребуется побѣждать пороки, услаждающіе

') Соб. 12. 4. '-) Добр. II, 391, 98. 3) I. Лѣст. 15, 78. *) I. Кас. кн. VI,
1, 18 и др. 5) Е<Ьр. Спр. 1, 329.

ГОЛОСЪ ЦЕРКВИ. 4



— 50

только одну душу. Борьба духовная начинается бранью со 
страстію сребролюбія.

Уже говорилось раньше, что сребролюбіе совершенно чуждо 
и несвойственно нашей природѣ 1). Начинается оно часто съ 
простой мысли о необходимости хотя небольшой суммы де­
негъ, мотивированной кажущейся нуждой. (Это подробно 
раскрыто у ІІреп. I. Кассіана кн. VII, 7—11).

Но этому ясно, что въ борьбѣ съ сребролюбіемъ главное 
состоитъ въ томъ, чтобы не допустить въ свое сердце вож­
делѣнія даже и мелкой монеты. Истинная побѣда надъ сре­
бролюбіемъ и вообще вещелюбіемъ состоитъ въ томъ, чтобы 
не только не имѣть, но и не желать никакихъ стяжаній 2); 
такъ какъ никакой пользы не принесетъ намъ неимѣніе де­
негъ, если самое желаніе денегъ останется въ насъ 3;. Ко­
нецъ этой страсти полагается полной нестяжательностію *), 
подъ которымъ разумѣется „добровольная рѣшимость до­
вольствоваться малымъ г>). Для этого подвижнику нужна 
прежде всего добродѣтель терпѣнія, которая исходитъ отъ 
истиннаго смиренія6). При этой добродѣтели человѣкъ и 
долженъ стараться быть доволенъ всегда всякимъ своимъ 
состояніемъ, и отчуждаться не только золота, сребра и имѣ­
ній, но всякихъ вещей, кромѣ нужныхъ для употребленія— 
обуви, келліи, посуды и орудій для рукодѣлія; и это все 
долженъ стараться имѣть немногоцѣнное, неукрашенное, 
удобно пріобрѣтаемое и не соединенное съ какими-либо за­
ботами и безпокойствомъ 7). Конечно, имѣть нѣкоторое иму­
щество и попеченіе о немъ не запрещается, ибо „не имѣть 
попеченій свойственно душѣ совершенной"; запрещается 
только сокрушеніе себя заботами о стяжаніи, и распростра­
неніе этого попеченія о тѣлесномъ на цѣлую жизнь въ 
ущербъ заботамъ о будущемъ8). Здѣсь необходимо соблю­
дать благоразумную мѣрность. Мѣрой пріобрѣтенія должна 
служить потребность тѣла 9), а. не чувство любостяжанія.

Іеромонахъ Николай.
(Окончаніе слѣдуетъ).

') I. Кас. кн. VII, 1. 2) Нилъ Оор , 60. 3) I. Кас. кн. ѴИ, 21. 4) Тамъ 
же: 24, 28; ср. Добр. II, 389, 125. 5) Добр. II, 243, 29; ср. 1. Лѣст. 17,1—4. 
I. Кас. кн. VII, 31. *) Нилъ Сор. 59; Добр. II, 241.' 24. 7) Добр. II, 242, 27. 
8) Тамъ же 28 гл. 9) I. Лѣст. 17, 5.



Изъ личнымъ ду*овны*ъ переживаній 
и воспоминаній *).

Я подхожу къ тому воспоминанію, которое досего дня не 
поддавалось перу, и никакой формулировкѣ. Мы наканунѣ 
праздника Введенія во храмъ Пресвятой Богородицы. Обычно 
мы собирались .съ дѣтьми ко всенощной. Не помню, кто 
изъ нашихъ пошелъ въ церковь, и пошелъ-ли. Я у постели 
больного. Изъ нашего окна видны окна собора. Огни 
зажженны, видны головы молящихся; можно различить и 
самое богослуженіе. Я невольно подхожу къ окну—меня 
влечетъ къ храму. „Сходи, мама, ко всенощной, поставь 
свѣчу Иконѣ Матери Божіей, помолись около этой иконы и 
скорѣе приходи домой", раздается съ постели голосъ боль­
ного. „Икона въ иконостасѣ съ лѣвой стороны", продол­
жаетъ сынъ, и далѣе слѣдуетъ подробное описаніе располо­
женія всѣхъ другихъ иконъ, чтобы по нимъ найти и эту, 
и меня удивляетъ, какъ подробно знаетъ онъ внутренность 
собора. Въ это время слышится второй звонъ, и сынъ не 
менѣе подробно описываетъ данный моментъ и весь ходъ 
совершаемаго богослуженія. Я спѣшу въ церковь. По его 
указанію нахожу икону, ставлю передъ ней свѣчу, опускаюсь 
на колѣни, и слезы помимо воли хлынули изъ глазъ. Передо 
мною трехлѣтній Ребенокъ—Отроковица, поднимающаяся по 
приступкамъ къ Святая Святыхъ храма...—„О, Пресвятая! 
Какъ Тебя нѣкогда посвятили Богу, прими, и сына моего 
въ посвященіи моемъ!" „Возьми, возьми его!" захлебываясь 
слезами, молю я не словами, а какимъ-то внутреннимъ чув-

*) См. Г. Ц. окт. м.
4 *



—  52 —

ствомъ, какъ бы не доходящимъ до сознанія... И вдругъ, 
средь самой пламенной молитвы, какъ молніей въ сознаніи 
освѣщаетъ смыслъ моихъ словъ—я съ ужасомъ вскакиваю 
на ноги—„Господи, о чемъ же я прошу?!“ Почти опрометью 
кинулась я изъ церкви. Мнѣ больше почувствовалось, чѣмъ 
понялось, что душой я просила для сына того, чего не 
могла бы допустить мыслью, того наибольшаго посвященія 
сына Богу, которое порвало бы всѣ узы съ его земной 
жизнью. Моя душа, въ моментъ высшаго молитвеннаго со­
стоянія, словно постигла то, чего больше всего, тоже быть 
можетъ безотчетно, желалъ самъ сынъ мой и чего, въ выс­
шемъ проникновеніи любви, могла лишь просить я для него, 
жертвуя всѣми своими самыми великими земными чувствами 
материнства. Это былъ ужасный моментъ, потому что душа 
почувствовала то, чего не могло хотѣть сознаніе, чему про­
тивилось все мое существо, желавшее только удержать 
около себя сына, вырвать изъ страшныхъ рукъ смерти, 
которая какъ-то почуялась тогда же, хотя мыслями я еще 
въ то время такъ далека была отъ возможной близости ея.

Сегодня, когда пищу эти строки, праздникъ Введенія во 
храмъ Божіей матери повторился со дня того памятнаго 
мнѣ праздника въ тринадцатый разъ. Каждый годъ ожида­
ніе его и самый праздникъ воскрешаютъ всѣ воспоминанія, 
которыя шагъ за шагомъ возстаютъ съ живостью и во все 
послѣдующее время вплоть до вечера 1-го января, когда 
сынъ отошелъ въ вѣчность. Въ нихъ смѣшеніе мукъ сердца 
отъ вновь остро оіцущаемаго горя потери и какой-то неизъ­
яснимой радости отъ того возвышеннаго постиженія духов­
ной жизни, въ которую ввелъ меня своею жизнью и смертью 
сынъ. Съ этимъ непередаваемымъ смѣшеніемъ чувствъ, съ 
трепетомъ сердца каждый разъ ожидаешь за всенощной 
подъ Введеніе перваго Рождественскаго пѣснопѣнія... Если 
кому приходилось бывать въ мѣстности, гдѣ провелъ дѣт­
ство или гдѣ сильно что-нибудь переживалось, тотъ испы­
талъ, какъ каждый знакомый кустикъ, каждая тропинка, 
каждый пригорокъ, напоминаютъ и съ живостью будятъ все 
пережитое, подъ, часъ какъ будто и забытое... Такъ и время— 
каждый день изъ моментовъ сильнаго переживанія въ прош­
ломъ, оно ведетъ по всѣмъ подробностямъ воспоминаній, 
оно оживляетъ и то, что, казалось, стало стушевываться,



—  53 -

заслоняться иными впечатлѣніями, иными событіями даль­
нѣйшей жизни. Наступленіе Николинаго дня, день имянинъ 
Коли, ожиданіе Рождественскихъ праздниковъ и наступленіе 
ихъ,—это тѣ родные кустики, пригорки, по которымъ улав­
ливаешь, что было здѣсь тогда, въ тѣ памятные дни. И 
промежуточныя тропинки—все воскрешаетъ въ памяти преж­
нее, все освѣщаетъ раны наболѣвшаго сердца, все пробуж­
даетъ мысли и чувства, выросшія на этихъ переживаніяхъ 
тогда. За всенощной, подъ нынѣшній праздникъ въ без­
молвномъ преклоненіи я остановилась передъ описанной 
здѣсь дорогой моему сердцу Иконой Богоматери въ ГІала- 
шовской церкви съ чувствомъ глубочайшей благодарности, 
что удалось мнѣ воспроизвести на бумагѣ свои самыя за­
вѣтныя воспоминанія, и мнѣ показалось, что Лики Бого­
матери и Божественнаго Младенца на Ея рукахъ были осо­
бенно свѣтлы и лучезарны на этотъ разъ и какъ-то нѣжно 
прозрачны. Сегодня же у обѣдни я была въ одной изъ тоже 
нерѣдко теперь посѣщаемыхъ мною церквей, и тамъ услы­
хала такую проповѣдь, которая всколыхнула всю мою душу 
и своей необычайной глубиной вскрыла въ ней самые глу­
бокіе тайники и тѣмъ дала возможность написать о той со­
кровенной молитвѣ въ этотъ памятный для меня праздникъ, 
р которой никакъ не умѣла выговорить раньше, потому 
что и самой мнѣ только сейчасъ она стала вполнѣ по­
нятной.

Однако перехожу къ прерванному разсказу.

Ужасна была его болѣзнь и какъ то сразу испугала его— 
словно понялъ онъ, что уже не встанетъ. И если жизнь его 
была глубоко осмыслена, то болѣзнь вся была полна какого- 
то таинственнаго значенія, которое лишь послѣ его смерти 
стало во многомъ понятнымъ.

Болѣзнь сразу приняла тяжелый и серьезный оборотъ. 
На четвертый, кажется, день ея уже наступило осложненіе 
въ почкахъ, а затѣмъ вторичное высыпаніе, которое кончи­
лось гнойнымъ зараженіемъ крови. Коля былъ въ высшей 
степени терпѣливъ, и только однажды у него вырвалось 
восклицаніе: „Изстрадался я весь, бѣдняжка!“ Онъ болѣлъ 
шесть недѣль, За это время часто переходилъ въ бредовое



—  54

состояніе, и тогда онъ говорилъ подъ часъ такія вещи, отъ 
которыхъ невольный ужасъ морозомъ пробѣгалъ по тѣлу. 
Онъ говорилъ о садѣ, въ которомъ онъ долженъ спать 
одинъ на морозѣ, просилъ поднять его оттуда, отнести до­
мой—онъ былъ похороненъ на тѣнистомъ кладбищѣ, и его 
могила вся была заросшая деревьями. Онъ все собирался 
домой, требовалъ, чтобы шире, настежь растворили двери 
крыльца, иначе онъ не можетъ пройти; и чтобы не забыли 
его узелочка. Я не могла понять, о какомъ узелкѣ говоритъ 
онъ—мы вообще не имѣли обыкновенія связывать вещи въ 
узлы. Когда его потомъ выносили черезъ настежь раство­
ренныя двери, я вспомнила этотъ бредъ, при видѣ малень­
каго узелочка съ кутьей въ рукахъ кого-то изъ прово­
жавшихъ.

Всѣхъ вспоминалъ онъ во время своей ужасной болѣзни. 
Много нѣжной любви выражалъ онъ сестрамъ, но особенно 
волновался и тревожился, когда былъ въ бреду, за малень­
каго брата, который былъ и крестникъ его. „Брата, брата 
берегитевскакивая и волнуясь говорилъ онъ: „смотрите— 
онъ одинъ убѣжалъ, больной, безъ шапки! скорѣе ловите 
его, приведите, не оставляйте одного!“

Маленькій братъ былъ всегда предметомъ его не по воз­
расту серьезныхъ попеченій—онъ любилъ его какъ брата, 
и свято чтилъ свои христіанскія обязанности въ отношеніи 
его, какъ крестный отецъ, чего я собственно въ нашей обы­
денной жизни, признаться, и не встрѣчала. „Мама, дай мнѣ 
обѣщаніе, что будешь всегда нѣжна съ братомъ, что всегда 
будешь оберегать его ото всего вреднаго, будешь слѣдитъ 
за всѣмъ, чтобы онъ не испортился, не пріучался ни къ 
чему дурному", говорилъ онъ уже сознательно и до, и во 
время болѣзни. Онъ любилъ мечтать, какъ будто вмѣстѣ 
со мною слѣдить за его воспитаніемъ. Онъ и вообще мнѣ 
очень помогалъ съ меньшими дѣтьми, потому что очень 
слѣдилъ за ними и очень горячо и любовно убѣждалъ ихъ, 
если они дѣлали не то, что слѣдуетъ. Въ бреду онъ Волно­
вался и просилъ и за тѣхъ нищихъ и убогихъ, которыхъ 
раньше посѣщалъ, Ему мерещился пожаръ, и что сгорѣла 
землянка, гдѣ жилъ убогій мальчикъ, пользовавшійся его 
особенными попеченіями. Онъ ужасался и за птенцовъ, ко- 
корыхъ однажды въ его присутствіи выбросилъ изъ гнѣзда.



—  55 —

одинъ крестьянскій мальчикъ, не смотря на всѣ его просьбы— 
онъ волновался за птенцевъ, и едва ли не еще больше за 
жестокаго мальчика, убѣждая меня простить Адріяшу, по­
тому что вѣдь у него нѣтъ мамы, и ему не понять, какое 
отвратительное зло дѣлаетъ онъ.

Но вотъ однажды Коля въ изнеможеніи сталъ тихо умо* 
лять кого-то. „Прости, прости!**—Ты ничего дурного не сдѣ­
лалъ мнѣ, родной, въ чемъ же просишь ты прощенія? “— 
„Ахъ не тебя, .мама! Я Христа молю—прости, такъ тяжело 
страдать въ аду“.—„Но за что же, родной, ты будешь тамъ 
страдать?** едва сдерживая слезы, спрашиваю я, „вѣдь ты 
такъ любишь Христа, и Онъ не пошлетъ тебя въ адъ“.— 
„Не я, не я. Іуда страдаетъ тамъ. Такъ тяжко въ аду!.. 
Прости его!“ —„И мнѣ тяжко въ аду“, уже совсѣмъ изму­
ченнымъ голосомъ прибавляетъ онъ. Его муки дѣйствительно 
могли напоминать адскія мученья, и Коля вспоминаетъ, о 
томъ, кому, казалось, нѣтъ прощенья и нѣтъ исхода отъ 
этихъ мукъ—онъ ощутилъ это своимъ любящимъ сердцемъ, 
понялъ своими страданіями. При взглядѣ на моего бѣднаго 
мальчика, мнѣ казалось, что страданія Іова были ничтожны 
въ сравненіи съ его мученіями. Все лицо и руки его были 
покрыты гноемъ, запекшейся густою кровью, которой не 
было возможности отчистить, потому что, постоянная скоп­
лявшаяся, густая, липкая, она крѣпко приростала къ кожѣ 
почти на всемъ лицѣ и рукахъ. Также и тѣло трескалось и 
выпускало цѣлые потоки крови и гноя. Когда случалось 
прочистить, мѣстечко на лицѣ или на рукахъ и поцѣловать 
это чисто.е мѣстечко, глаза его начинали сіять такимъ 
счастьемъ и благодарностью, словно за одну эту ласку, какъ 
выраженіе любви, онъ готовъ благославлять и самыя стра­
данія. Помню, когда онъ былъ еще очень маленькій, и едва 
умѣлъ держать въ рукахъ ложку, онъ любилъ самъ ѣсть 
манную кашу, и это была невообразимая пачкотня, которой 
онъ не позволялъ мнѣ противиться. Въ самый разгаръ пач­
котни онъ непремѣнно хотѣлъ, чтобы я его поцѣловала. 
Это былъ не капризъ, и не требованіе, а такая ласковая 
просьба, выраженная почти въ шаловливой, но въ то же 
время настойчивой формѣ, что. отказать было невозможно; 
онъ говорилъ всегда при этомъ—„Если любишь, мама, тебѣ 
не должно быть противно**. И теперь, когда, вмѣсто манной



—  56

каши, лицо было покрыто запекшейся кровью и ужаснымъ 
гноемъ, и когда, не смотря ни на что, я цѣловала его, 
эта счастливая улыбка однихъ только глазъ, потому- что 
губы не могли раздвигаться, говорила мнѣ—„тебѣ не про­
тивно, мама, потому что ты любишь меня, и я безгранично 
счастливъ!" И мнѣ вспоминалась манная каша, и его ша­
ловливыя требованія доказательства моей любви.

Но вотъ сумракъ ужаснаго исхода болѣзни надвигается 
все больше. Больной мальчикъ говоритъ мнѣ тихо: „Мама, 
мнѣ страшно, я чувствую, что кто-то долженъ умереть". 
Иногда онъ вдругъ дѣлался косноязычнымъ и тогда гово­
рилъ много и очень спѣшно, но никто не могъ понять его. 
Ицогда становился совершенно глухимъ и безучастнымъ. 
Нт) такія минуты я давала волю слезамъ^ и, припавъ на 
колѣни къ его кровати, тихо, про себя, начинала молиться 
Богоматери, но каждый разъ при обращеніи къ Ней передъ 
моимъ внутреннймъ зрѣніемъ вырастала высокая фигура Ея 
въ темной одеждѣ и всегда быстро отъ меня удаляющаяся— 
я видѣла Ее только взадъ, сперва совсѣмъ близко отъ себя, 
а потомъ быстро отдаляющуюся. Это такъ было порази­
тельно, что, не отдавая себѣ отчета, я каждый разъ вскри­
кивала—„Куда же Ты, Благословенная!" И ужасъ овладѣ­
валъ мною, продолягеніе молитвы было безполезно, потому 
что каждый разъ все та же фигура вырастала и отдалялась. 
И это была не галлюцинація и не видѣніе—я видѣла это, 
хотя ясно, но какъ-то внутри себя. Замѣчательно, что и Коля 
каждый разъ, когда я начинала молиться о его выздоров­
леніи, становился безпокоенъ, метался и стоналъ, словно 
его лишали воздуха и причиняли еще большія страданія. 
Иногда, когда онъ бывалъ въ бреду, я пробовала давать 
ему его образокъ Скорбящей Божіей Матери, надѣясь, какъ 
и прежде, привести его этимъ въ себя, облегчить болѣзнь, 
но, взявши образокъ, онъ уже не узнавалъ и не цѣловалъ 
его, а быстро, быстро начиналъ вертѣть, осматривая со всѣхъ 
сторонъ, словно искалъ чего-то, чего ужъ въ немъ не было— 
образокъ словно представлялся ему пустымъ, ничего не со­
держащимъ.—Она ушла отсюда, зная, что въ скоромъ вре­
мени онъ долженъ предстать передъ Нею въ иномъ мірѣ.

Онъ опять сталъ звать маму, но не бурно, какъ въ той 
лихорадкѣ, а въ какомъ то раздумьѣ—„позовите маму".—„Я



—  57  —

мама, мой родной", говорила я едва сдерживая слезы.— 
„Нѣтъ, не ту, другую маму, маму другую позовите". Ду­
мали, что онъ -зоветъ старшую сестру, крестную мать свою, 
но онъ какъ то въ раздумьѣ отвѣчалъ— „Да, крестную", и 
бралъ ее за руку, но что-то соображалъ, и чувствовалось, 
что це то ему нужно. На мои сѣтованія, что какую-то дру­
гую маму зоветъ, онъ говорилъ мнѣ— „Да, мать одна, одна 
мать", и снова раздумье, и снова— „Маму, другую маму по­
зовите". Не передать, какою болью это отзывалось въ моемъ 
сердцѣ. И только много времени спустя послѣ его смерти 
мнѣ пришло въ голову, что, быть можетъ, онъ звалъ Ту, 
Которую любилъ такою чистою вѣрующей душой, Которую 
привыкъ всегда чувствовать вблизи себя, и Которая теперь 
временно покинула его, чтобы встрѣтить тамъ, въ заоблач­
номъ Царствѣ Своего возлюбленнаго Сына, куда и мой сынъ 
стремился всей своей дѣтской душой.

И много еще подробностей, которыя въ воспоминаніяхъ 
цѣнны сердцу матери, могла бы я разсказать о дорогомъ 
сынѣ моемъ, но не все и уловимо, не все и поддается опи­
санію. Не могу удержаться, чтобы не разсказать объ одномъ 
письмѣ, написанномъ мнѣ сыномъ года за два до его смерти. 
Я уѣзжала въ Москву и на этотъ разъ не брала Колю съ 
собой. Онъ очень тосковалъ и очень озабоченно усѣлся мнѣ 
писать письмо, еще до моего отъѣзда. Я старалась убѣдить 
его, что не стоитъ мнѣ писать, потому что я такъ мало 
времени пробуду въ Москвѣ, что не успѣю даже получить 
его.— „Ахъ, мама, вѣдь я и не буду посылать тебѣ его, я 
отдамъ здѣсь, пока ты не уѣхала, потому что другого я 
тебѣ ничего не могу написать—это письмо, которое я всегда 
пишу тебѣ, и которое всегда, и только это одно, можешь 
получать отъ меня". Меня немного удивилъ такой оборотъ 
рѣчи, но я не придала тогда этому большого значенія. Онъ 
принесъ мнѣ письмо и просилъ, чтобы я никогда его не 
теряла. Вотъ какое это было письмо: „Мама, милая, крѣпко 
тебя цѣлую. Коля". Около помѣтки числа былъ большой 
кляксъ—это слеза, напитанная чернилами, и около клякса 
надпись—„Мама, капля Колиной слезы". Наверху наклеена 
картинка, изображающая двухъ ласточекъ, вьющихся другъ 
около друга.



— 58 —

У Коли было очень много картинокъ и очень хорошень­
кихъ, и меня удивило, почему онъ выбралъ именно эту, 
которая была съ виду неважная. Онъ часто потомъ выра­
жалъ мнѣ свою ласку словами этого письма—разбѣжится 
съ протянутыми еще издали руками и крѣпко обниметъ со 
словами: „Мама, милая, крѣпко тебя цѣлую. Коля“, и такая 
ласковая, сіяющая любовью улыбка. При нашемъ йереѣздѣ 
въ городъ, лежащій на противоположномъ берегу Оки отъ 
того имѣнія, гдѣ мы жили, онъ очень былъ озабоченъ, чтобы 
письмо его не пропало. Это было въ годъ его смерти.— 
„Смотри, не потеряй его—вѣдь это письмо, которое я всегда 
пишу тебѣ“. Послѣ его смерти и первыхъ минутъ отчаянія, 
моей первой заботой было найти письмо, которое я всегда 
получаю отъ моего незабвеннаго мальчика. И эти двѣ ла­
сточки... онѣ говорятъ мнѣ о нашей постоянной съ нимъ 
духовной близости, не смотря на вещественную, матеріаль­
ную разлуку. Я не думала тогда, что онъ выбиралъ эту 
картинку по содержанію.

Коля умеръ, когда ему исполнилось 9 лѣтъ, въ день сво­
его рожденія и въ день смерти маленькой сестры своей, съ 
которой не довелось одновременно жить на землѣ — они 
соединились въ иномъ мірѣ, тѣла же ихъ покоятся подъ 
общимъ цвѣтущимъ могильнымъ холмомъ, а на общемъ 
крестѣ ихъ, такимъ образомъ, три раза повторяется число— 
1-е января. Излишнимъ будетъ говорить, что испытываю я 
теперь во дни Рождественскихъ праздниковъ и въ день 
Новаго года, когда воспоминанія о дорогихъ дѣткахъ и ихъ 
страданіяхъ съ такой силой всплываютъ въ душѣ.

Предвидя уже очевидно неизбѣжную потерю сына, я гово­
рила себѣ и окружающимъ, что я этого не ^вынесу, что я 
чувствую, что это свыше моихъ силъ, и что безъ него я 
уйду изъ дома—куда? я и сама не знала; но умъ мой не 
мирился съ возможностью продолжать безъ него прежній 
образъ жизни—казалось, что надо итти, итти безъ цѣли 
куда-то, потому что нѣтъ безъ него мѣста, ле на чемъ оста­
новиться, все содержаніе жизни вырвано, вѣра должна быть 
утрачена, потому что только имъ она держалась. Церковь, 
иконы—все опустѣетъ, какъ опустѣла та иконка, отъ кото­
рой Богоматерь только что отошла. Безъ Коли, я это чув­
ствовала, вся одухотворенность храма для меня пропадетъ.



-  59

Но вышло не совсѣмъ такъ, какъ думалось. Прежде всего, 
когда скончался нашъ Коля, глубокое горе охватило всю 
семью такъ сильно, что мнѣ невольно пришлось подавить 
свое личное горе и призвать всю энергію, чтобы вынести 
на своихъ плечахъ потрясающую неутѣшность отца и осталь­
ныхъ, дѣтей, еще полубольныхъ и слабыхъ. Я какъ-то не 
представляла себѣ, что это такъ будетъ, пока еще теплилась 
дорогая жизнь, и пока еще все мое вниманіе было сосредо­
точено въ ней и въ глубокомъ ощущеніи лишь своего на­
двигающагося горя. Теперь оказалось, что на время при­
шлось забыть о себѣ, а уйти и невозможно было, пока сынъ 
былъ еще здѣсь, пока неутѣшное горе около него, перестав­
шаго уже страдать, проявлялось неудержимыми слезами 
отца, пока любовь остальныхъ дѣтей выражалась то въ 
такой непреодолимой тоскѣ и глубинѣ чувствъ, съ какой 
меньшая сестра, лучшій другъ его, не отходила отъ умер­
шаго брата и даже на ночь уснула, склонивъ около него 
голову.

Но вотъ опустѣла наша квартира, и куда же уйти отъ 
собственнаго горя? Чего искать безъ него, моего дорогого 
сына, который наполнялъ собою и своими интересами весь 
мой внутренній міръ? Съ уходомъ его все опустѣло въ моей 
душѣ... Онъ хотѣлъ быть священникомъ, онъ любилъ цер­
ковь, и меня потянуло туда, гдѣ' мы молились вмѣстѣ. 
Потянуло къ священнику, чтобы излить передъ нимъ свою 
душу, сказать, что въ ней стало пусто, что безъ Коли я не 
умѣю ни молиться, ни видѣть того, что видѣла раньше че­
резъ призму его любви и вѣры; что я не знаю, зачѣмъ и 
какъ молиться за него, такъ какъ умѣю только бояться 
смерти и бѣжать отъ всего, что напоминаетъ ее. Отецъ Л., 
который зналъ всю нашу семью и понималъ глубину нашего 
горя, съ большимъ участіемъ выслушивалъ меня. Онъ не 
говорилъ мнѣ словъ утѣшенія, но, съ болью за меня вѣ 
сердцѣ, выражалъ сожалѣніе, что я не могу понять того, 
что сынъ мой живъ, и что ничего не произошло собственно 
такого, что внесло бы существенную перемѣну въ моей вну­
тренней жизни, такъ какъ духовная связь не порывается 
съ матеріальной разлукой, а, зачастую, еще болѣе крѣп­
нетъ, не поддаваясь условностямъ и испытаніямъ здѣшней 
жизни. Но какъ достичь этого и какъ молиться? Онъ совѣ-



—  60 -

товалъ пока безъ пониманій, механически слѣдовать его 
совѣту, который заключался въ томъ, чтобы дѣлать какъ 
можно больше во имя сына, и то, что онъ любилъ. Онъ 
говорилъ, что, быть можетъ, это на первое время будетъ 
вносить въ сердце большую горечь, какъ запоздалое вни­
маніе тому, кто уже не можетъ притти и оцѣнить дѣлаемаго. 
Но чтобы я пересилила въ себѣ это ложное, какъ я потомъ 
пойму, чувство, и что въ непродолжительномъ времени я 
увижу, какой это дастъ результатъ, и тогда сама найду въ 
своемъ сердцѣ молитву. Пока же онъ совѣтуетъ слѣдить 
лишь мыслью за установленной церковной молитвой, хотя бы 
сердце мое и не участвовало въ ней. Я безприкословно по­
слѣдовала этимъ совѣтамъ — своего, все равно, я ничего 
тутъ не могла бы придумать. Да если куда и влекло меня 
теперь, такъ только въ церковь и на могилку. Каждый 
ударъ колокола мнѣ говорилъ о томъ, что сынъ мой ждетъ, 
чтобы я скорѣе шла въ храмъ. Мнѣ думалось, что онъ или 
прислушивается съ заоблачнаго міра къ нашимъ моленіямъ 
и старается различить среди молящихся и меня, или неви­
димо присутствуетъ здѣсь, и непремѣнно въ алтарѣ, осо­
бенно во время пѣнія херувимской, когда священникъ мо­
лится съ воздѣтыми руками, и во- время совершенія Таин­
ства ІІреосуществленія Даровъ.

Заутреня начиналась въ 5 часовъ, и первый же ударъ 
колокола заставлялъ меня торопливо одѣваться—я боялась 
опоздать къ началу - службы—мнѣ казалось, что мой сынъ 
тревожится—приду ли я?

Было темно въ зимнее холодное утро, когда приходилось 
итти къ заутренѣ. Я вспоминала, какъ по этой дорожкѣ до 
церкви шли мы съ Колей вдвоемъ, и онъ, зная мое плохое 
зрѣніе, слѣдилъ, чтобы я не оступилась и указывалъ дорогу. 
Мнѣ какъ то странно было первое время въ церкви безъ 
него. Но что за нужда, что иконы уже не одухотворялись 
какъ при немъ?—Онъ любилъ ихъ, и я чтила эту священ­
ную память. Я ставила свѣчи, прикладывалась къ иконамъ, 
которыя цѣловалъ мой мальчикъ; я прислушивалась къ 
богослуженію, съ которымъ молитвенно сливался мой сынъ. 
Заупокойныя молитвы, которыя я такъ не любила прежде, 
стали вносить въ мою душу нѣчто примиряющее, и глубо­
кій смыслъ ихъ становился все доступнѣе. Мнѣ постепенно



—  61 —

стало уясняться, что свиданіе съ сыномъ для меня стано­
вится возможнымъ въ церкви и вообще во время молитвы, 
когда она овладѣваетъ всей душой, и когда наступаетъ тотъ 
моментъ, въ который Христосъ, по слову Своему „Я въ васъ 
и вы во Мнѣ“, объединяетъ въ Себѣ души всѣхъ вѣрую­
щихъ безъ различія времени и разстояній. Тогда и мы съ 
Колей сходимся въ этомъ вѣчномъ Источникѣ Жизни, гдѣ 
никто не умираетъ. И я стала домогаться этихъ моментовъ 
возможно чаще. Съ ними незамѣтно возвращались ко мнѣ 
молитвенные навыки, которые когда-то, въ ранйемъ дѣтствѣ, 
были такъ беззавѣтны и непосредственны.

Л. Пребстингъ.

(Окончаніе слѣдуетъ).



Чѣмъ можно воскресить Русскій 
Народъ.

{Тамбовскія ІІитиримовскія торжества 1).

IV.

Но., вотъ раздался мощный призывъ протодіакона: „Двери, 
двери премудростію вонмемъ“, и вся толпа, какъ одинъ чело­
вѣкъ; вся эта живая многоголовая масса огласилась общимъ, 
чрезвычайно стройнымъ пѣніемъ: „Вѣрую“.

Чувствовалось во всемъ воздухѣ, во всей природѣ, что 
то неизмѣримо глубокое, неизмѣримо сильное, неизмѣримо 
могучее.

Вотъ эта же толпа запѣла: „Тебе поемъ, Тебе благословимъ, 
Тебе благодаримъ, Господи, и молимъ Ти ся Тоже нашъ“. Всѣ, 
какъ одинъ человѣкъ, опустились на колѣни... и, какъ много 
сказали въ это время въ душѣ каждаго изъ молящихся, эти 
слова: „и молимъ Ти с я Боже нашъи!...

Многіе проливали въ этотъ великій моментъ обильныя 
слезы того молитвеннаго восторга, который охватываетъ 
вѣрующую душу въ моментъ наивысшаго ея общенія съ 
Господомъ Богомъ въ молитвенномъ возношеніи къ Нему.

Да, это была та молитва, которая навсегда запечатлѣется 
въ сердцахъ людей, участвовавшихъ въ ней.

Я не могу увѣренно сказать, кто за послѣдніе годы ре­
ставрировалъ у насъ въ Россіи древній обычай совершенія 
Богослуженія подъ открытымъ небомъ, на площадяхъ; но, 
мнѣ кажется, испытавшій на себѣ обаяніе этой молитвы, не 
только здѣсь, въ этомъ мірѣ, но и тамъ, въ загробномъ

*) Окончаніе. См. „Г. Ц.“. Октябрь.



—  63

своемъ существованіи, будетъ благословлять имя этого 
человѣка.

Я знаю лично по себѣ, а затѣмъ, интересуясь этимъ во­
просомъ, спрашивалъ о впечатлѣніи этого рода Богослуженія 
у тысячи людей. И всѣ въ одинъ голосъ свидѣтельствуютъ 
о томъ, что ничто такъ не объединяетъ, ничто такъ не.живо­
творитъ человѣческую душу.

Ничто такъ не обновляетъ религіозные порывы и міро­
созерцаніе.

Ничто не создаетъ того мощнаго молитвеннаго единодушія, 
которое именно только лишь одно и можетъ противостоять 
всѣмъ міровымъ катаклизмамъ, катастрофамъ и потрясеніямъ, 
какъ эта форма молитвы.

Не даромъ люди далекихъ эпохъ прибѣгали къ обществен­
нымъ молебствіямъ на открытомъ воздухѣ и неизмѣнно всегда 
отражали надвигавшіяся на нихъ несчастія. Чудеснымъ пу­
темъ парализовали направленныя на нихъ дѣйствія силъ 
видимыхъ и невидимыхъ враговъ ихъ, и черпали въ этихъ 
молитвахъ непоколебимую энергію, неотразимую силу и 
глубокую вѣру.

Да, если бы въ это время увидалъ нашу Русь нашъ 
врагъ, онъ, внѣ всякаго сомнѣнія, понялъ бы, какъ силенъ 
нашъ народъ и какъ много должны значить великія слова 
Выразителя этого народа,, его Царя и Божія Помазанника: 
„Великъ Богъ земли русской",

Страшно великъ.
Неизмѣримо великъ.
И великъ, главнымъ образомъ, въ умѣньи русскаго народа 

находить Его въ трудные моменты въ молитвенномъ единеніи, 
вкупѣ со своими братьями на общественномъ богослуженіи...

Послѣ „запричастнаго", чудную по мысли и глубокую по 
содержанію, проповѣдь произнесъ священникъ, о. Павелъ 
Мальцевскій.

Особенно красивы и глубоки были тѣ мѣста проповѣди, 
гдѣ о. Павелъ приглашалъ маловѣрующихъ и невѣрующихъ 
измѣнить свою точку зрѣнія на оцѣнку православія, пере­
неся ее съ неправильнаго метода базировать на немощахъ 
и слабостяхъ многихъ современныхъ членовъ Церкви, на 
методъ справедливой и благоговѣйной оцѣнки тѣхъ великихъ 
подвижниковъ, которые, какъ Святитель ГІитиримъ,' столѣ-



—  64 —

тіями, и даже тысячелѣтіями живутъ въ человѣческихъ 
душахъ, укрѣпляютъ, исцѣляетъ, возстановляютъ ихъ и 
духовно благотворятъ имъ.

Тѣ золотыя слова, которыя были сказаны этимъ проповѣд­
никомъ: „не по нашимъ немощамъ, не по нашимъ грѣхамъ 
и ошибкамъ цѣните святое Православіе, а вотъ по этимъ 
столпамъ и оплотамъ его, какъ великій нынѣ прославляемый 
Святитель ІІитиримъ, который на протяженіи 200 лѣтъ при­
влекалъ, и по нынѣ привлекаетъ къ себѣ ищущую правду 
душу истинно вѣрующаго православнаго христіанина11, ска­
занныя съ рѣдкимъ подъемомъ духовно слившейся съ про­
повѣдникомъ толпѣ, должны огненными буквами запечат­
лѣться въ душахъ тѣхъ маловѣрныхъ и слабовѣрующихъ, 
которые привыкли критиковать нашу родную религію не по 
духу ея и не по внутреннему содержанію, а именно по не­
мощи и слабости нѣкоторыхъ современныхъ намъ членовъ 
Церкви, въ слѣпомъ невѣдѣнйі упуская простую жизненную 
истину, что случайные уроды въ семьѣ не могутъ служить 
оцѣнкой для всей зтой семьи, и что даже среди малочи­
сленной семьи апостоловъ, окружавшихъ Господа нашего 
Іисуса Христа, былъ такой индивидуумъ, какъ Іуда-предатель, 
но это ни чуть нс; помѣшало тому чудному росту, тому пыш­
ному расцвѣту христіанства, которое, выросши изъ двѣнадцати 
первыхъ носителей его, охватило собою весь міръ...

Насколько велико было вниманіе молящихся и къ этой 
службѣ, и къ этой чудной проповѣдѴг, можно судить по тому, 
что появившіеся было то тутъ, то тамъ въ толпѣ молящихся 
всевозможные калѣки и убогіе съ своимъ заунывнымъ при­
читаніемъ, были останавливаемы самими молящимися...

Въ то же время въ нижней церкви соборнаго храма, гдѣ 
почиваютъ мощи прославляемаго Святителя, совершалась 
торжественная литургія мѣстнымъ архіепископомъ Кирил­
ломъ въ сослуженіи съ . епископами: Василіемъ Чернигов­
скимъ, Амвросіемъ Михайловскимъ, Варлаамомъ Гомельскимъ, 
Тихономъ Уральскимъ, Зиновіемъ Козловскимъ, со многими, 
спеціально пріѣхавшими на торжество архимандритами и 
игуменами, среди которыхъ мы видѣли архимандрита Веніа­
мина, ректора Тверской Духовной семинаріи, архимандрита 
Иннокентія, завѣдующаго Александро-Николаевскойцерковной 
школой и Шведской могилой въ Полтавѣ, Самарскаго архи-



—  65 —

мандрита Анатолія, архимандрита Ипатія Вышинской пу­
стыни, игумена- Серафима Бѣлгородской пустыни Пермской 
губерніи и многихъ другихъ.

Описываемая нами поздняя литургія отличалась особенной 
торжественностью и особеннымъ подъемомъ духа.

Намъ приходилось видѣть много торжественныхъ богослу­
женій, но рѣдкое изъ нихъ оставляло такое глубокое впе­
чатлѣніе, какъ эта литургія.

Прежде всего замѣчательно сильное и захватывающее 
впечатлѣніе производитъ своимъ богослуженіемъ самъ архі­
епископъ Кириллъ.

Обладая сильнымъ и чрезвычайно красивымъ теноровымъ 
баритономъ и произнося всѣ богослужебные возгласы съ 
какою то, только лишь ему одному свойственной проникно­
венностью, этотъ великій рабъ Божій своими возгласами 
приковываетъ къ ходу Богослуженія самую разсѣянную, 
самую неумѣющую сосредоточиться душу, находящуюся въ 
храмѣ.

Кромѣ того, обладая прекраснымъ даромъ слова, онъ 
удивительно умѣло и своевременно пользуется имъ.

Достаточно сказать, что за время этой литургіи онъ пять 
разъ говорилъ прямо захватывающія проповѣди, изъ кото­
рыхъ особенно глубокій слѣдъ оставила въ душѣ слушателей 
первая, на тему: „Проклятъ всякъ человѣкъ, творящій дѣло 
Божіе съ небреженіемъ “.

Затѣмъ остальные разы архіепископъ выступалъ со словомъ: 
первый разъ послѣ евангелія, когда въ многотысячной толпѣ 
вдругъ сразу раздался необыкновенный шумъ и говоръ.

Здѣсь онъ выступилъ, какъ грозный обличитель, призывая 
всѣхъ къ немедленному порядку и благочинію.

И удивительное дѣло рѣчь мастистаго іерарха моментально 
сдѣлало то, что не въ силахъ, кажется, была воспроизвести 
самая идеальная организованная полицейская власть.

Мгновенно водворилась такая поразитедьная тишина, что, 
казалось, былъ слышенъ полетъ мухи.

И эта тишина продолжалась вплоть до окончанія литургіи.
Слѣдующая рѣчь его имѣла подробное объясненіе пред­

стоявшаго посвященія въ чинъ діакона, съ самымъ точнымъ 
изъясненіемъ всѣхъ, пѣснопѣній, всего порядка чина этого 
посвященія.

ГОЛОСЪ ЦЕРКВИ. О



—  66 —

Причемъ все это передавалось въ красивыхъ образныхъ 
выраженіяхъ, закончившихся приглашеніемъ молящихся 
принести свою молитву къ престолу Всевышняго за „посвя­
щаемаго раба Божія Алексѣя

Всю обѣдню пѣлъ знаменнымъ распѣвомъ спеціально 
организованный Владыкою Кирилломъ для этихъ торжествъ 
хоръ изъ 160 человѣкъ псаломщиковъ, причетниковъ и діа­
коновъ Тамбовской епархіи.

Хоръ этотъ въ теченіи двухъ мѣсяцевъ подготовлялся къ 
торжествамъ подъ руководствомъ одного изъ профессоровъ 
Московской Синодальной капеллы.

И что это за хоръ.
Что это за пѣніе.
Только познакомившись съ этимъ пѣніемъ и въ такомъ 

исполненіи, какое было здѣсь, можно понять, почему среди 
истовыхъ любителей духовнаго пѣнія въ Россіи такъ опре­
дѣленно стремленіе къ возстановленію у насъ на Руси на­
шихъ прежнихъ, старыхъ напѣвовъ и желаніе совершенно 
ликвидировать, такъ называемое „партессное" пѣніе.

Я глубоко увѣренъ, что ни одинъ изъ присутствовавшихъ 
на этихъ торжествахъ не будетъ въ состояніи забыть эту 
изумительную по силѣ, мощи и красотѣ духовную музыку.

Въ этотъ мотивъ и въ это пѣніе былъ вложенъ весь 
укладъ истоваго русскаго православія, давно забытой ста­
рины, умиляющаго душу богомоленія и таинственной, чудной 
пустынной иноческой аскетической жизни.

Думавшіе и молившіеся на этихъ торжествахъ подъ звуки 
этой мелодіи испытывали рѣдкую полноту души отъ пере­
живаемыхъ психическихъ ощущеній.

Въ каждой тихой мелодіи, въ каждомъ „ріапіззіто" этого 
своеобразнаго колорита, слышались то скорбь наболѣвшей 
души, то первые шаги, еще полные тревожнаго сомнѣнія, 
неувѣренности начинающейся молитвы.

То отдаленное рыданіе гдѣ то., тамъ „въ тайникахъ" души.
То безпредѣльная скорбь и безпомощность.
Но вотъ все въ болѣе и болѣе расширяющихся, захватываю­

щихъ „сгезсешіо" аккордахъ растетъ увѣренность молящагося, 
и наконецъ какъ то мгновенно, молніеносно развертывается 
въ пышный разцвѣтъ безграничной, смѣлой вѣры, и высоко 
поднимаетъ вашу душу.



—  67 —

Невольныя слезы восторга и радости льются изъ вашихъ 
глазъ.

Вы чувствуете, что этотъ мощный аккордъ въ одно мгно­
веніе охватилъ и всѣ ваши, и всѣхъ молящихся съ вами, 
молитвенныя чувства; объединилъ, спаялъ, и, стремясь подъ 
куполъ храма, вознесъ ихъ, за молитвы святого угодника 
Пнтприма, къ Творцу всей вселенной.

И у васъ легко, свободно, отрадно на душѣ.
Вы какимъ то другимъ чувствомъ, много выше, нѣмъ ваше 

сознаніе, поняли, что ваша молитва принята.
И въ то же время вы сердцемъ невольно постигли и смыслъ 

общей молитвы и силу великой Христовой Православной Цер­
кви, и ея непоколебимость, непозыблемость, неустрашимость.

Великое дѣло, благодаря мудрымъ заботамъ и попеченію 
архіепископа Кирилла, сдѣлало это пѣніе въ эти дни ве­
ликихъ торжествъ среди молящихся.

Можно смѣло и увѣренно сказать, что здѣсь молились всѣ, 
въ самомъ точномъ смыслѣ этого слова.

По окончаніи литургіи была совершена панихида передъ 
ракою прославляемаго Святителя, а потомъ долженъ былъ 
выйти крестный ходъ на колодезь Святителя, для освященія 
воды и самаго колодезя.

Необходимо замѣтить, что этотъ колодезь находится внизу 
большого обрыва, и, если бы двинулась къ нему вся эта 
масса народа, то можно было бы ожидать много очень не­
пріятныхъ и грустныхъ послѣдствій, но и это устранила 
мудрая распорядительность архіепископа.

Передъ самымъ началомъ крестнаго хода, онъ вышелъ къ 
народу съ послѣдней рѣчью, въ которой просто, коротко и 
убѣдительно разъяснилъ присутствующимъ,—какое участіе 
они должны принимать въ этомъ крестномъ ходу, дабы не 
произошло какого нибудь несчастія.

И вся эта разношерстная, въ огромномъ большинствѣ мало 
интеллигентная масса съ рѣдкою бережностію и осторожностью 
двинулась за нашей русской, излюбленной народомъ процес­
сіей крестнаго хода.

Великое дѣло, когда во главѣ народной массы стоитъ 
лицо, понимающее эту массу и имѣющее власть надъ ея 
душою!..

5*



—  68 —

V.

Въ пять часовъ вечера, По мѣстному времени, 27 іюля 
гулко пронесся по Тамбову первый ударъ, красиво вибри­
рующаго въ воздухѣ, благовѣста въ Казанскомъ монастырѣ 
и, 'минуту спустя, весь Тамбовъ огласился торжественнымъ 
звономъ ко всенощному бдѣнію.

По улицамъ Тамбова длинными вереницами потянулись 
къ .нерасходившейся еще отъ обѣдни народной массѣ на 
соборной площади, мѣстные богомольцы.

И, какъ въ огромное море головъ, непрерывными потоками, 
красивыми ручьями сливались въ эту толпу все новыя и 
новыя головы.

Только что окончивъ лекцію, которую я читалъ въ этотъ 
день въ Тамбовскихъ желѣзнодорожныхъ мастерскихъ на 
тему: „Значеніе святыхъ Православной Христіанской Церкви 
въ жизни современнаго человѣка", по прибытіи въ соборъ, 
я отправился на колокольню, дабы оттуда видѣть всю эту 
движущуюся массу.

Картина была непередаваемая.
Все это время народъ шелъ безъ конца и прекрасно сор­

ганизованная полицейская стража, состоявшая изъ большихъ 
нарядовъ нѣшей и конной полиціи въ высокой степени тол­
ково и разумно распредѣляла подходящую массу на двѣ 
группы: одну, имѣющую билеты на право входа, въ соборъ, 
которыхъ, какъ говорили въ народѣ, было выдано 1200 ли­
цамъ, пропускали въ одну сторону, а остальныхъ—на обтя­
нутую канатомъ площадь.

Длинныя шеренги союзниковъ, съ трехцвѣтными лентами 
на правыхъ рукавахъ, помогали поддерживать этотъ порядокъ, 
которому, безъ преувеличенія говоря, могли бы позавидовать 
наши столичные полицейскіе органы.

И до чего стройно, хорошо, благоговѣйно держала себя вся 
эта многочисленная народная масса нужно было удивляться 
въ самомъ точномъ смыслѣ этого слова.

Не было ни малѣйшаго безпорядка, ни какихъ либо вы­
раженій протеста, неудовольствій, словомъ ничто не нару­
шало благоговѣйнаго настроенія молящихся.

Можно смѣло было сказать, что „Духъ Божій царилъ" 
надъ всѣмъ этимъ благоговѣйнымъ собраніемъ.



— 69 —

Богослуженіе имѣло совершаться: въ нижнемъ храмѣ со­
бора, гдѣ помѣщаются мощи Святителя; на соборной площади, 
въ описанномъ выше павильонѣ, и въ верхнемъ храмѣ собора.

Передъ началомъ всенощнаго богослуженія старѣйшіе свя­
щеннослужители, съ благословенія Высокопреосвященнѣй­
шаго Петроградскаго митрополита, Владыки Владиміра, воз­
главлявшаго торжество открытія мощей Святителя Питирима, 
вынесли опечатанный гробъ съ мощами Святителя на сере­
дину собора, поставили его на первую каѳедру, ближе къ 
амвону, на углахъ которой помѣщались четыре возжженыхъ 
свѣчи, а по бокамъ стали по два діакона съ трикиріемъ и 
дикиріемъ.

Необходимо замѣтить, что въ этихъ двухъ торжественныхъ 
богослуженіяхъ, то есть во всенощномъ бдѣніи сегодняшняго 
дня и во время литургіи завтрашняго, возглавляютъ эти два 
богослуженія мощи Святителя Питирима, такъ что перво­
присутствующимъ на нихъ является, какъ бы самъ, Свя­
титель.

Поэтому въ оба богослуженія на первой каѳедрѣ постав­
ляются мощи Святителя, а на второй находятся сослужащіе 
съ нимъ митрополитъ и епископы.

Началась всенощная во всѣхъ сказанныхъ выше мѣстахъ 
ровно въ 5 съ половиною часовъ.

До поліелея служба отправлялась въ честь празднуемой 
28 числа иконы Смоленской Божіей Матери.

Послѣ первой каѳизмы произнесъ чудное слово о жизни 
и значеніи Святителя Питирима въ исторіи русской хри­
стіанской Церкви Владыка Василій, епископъ Черниговскій.

Въ красивой, чрезвычайно доступной по формѣ изложенія, 
спокойной рѣчи епископъ подробно охарактеризовалъ исто­
рическую связь и вліяніе Святителя на западную Россію и 
въ частности на Черниговскую губернію, представителемъ 
которой епископъ Василій являлся въ данный моментъ.

Свою рѣчь архипастырь закончилъ трогательнымъ привѣт­
ствіемъ прославляемаго Святителя отъ всей Черниговской 
паствы.

Мудрый администраторъ, высокоуважаемый архіепископъ 
Кириллъ, согласно составленнаго имъ, спеціальнаго чина 
церковныхъ Тамбовскихъ торжествъ, издалъ распоряженіе 
чтобы, всенощное бдѣніе сегодняшняго дня, совершалось,



—  70

не только въ верхнемъ, нижнемъ—храмахъ собора, на пло­
щади, но и во всѣхъ приходскихъ храмахъ Тамбова, съ та­
кимъ разсчетомъ, чтобы начало поліеля вездѣ совпало со 
временемъ его въ нижнемъ храмѣ собора...

Наступилъ чудный моментъ.
Отворились Царскія врата. Моментально весь храмъ оза­

рился возжженными свѣчами паникадилъ и возжжеными 
свѣчами въ рукахъ богомольцевъ.

Зажглись эти свѣчи всѣми богомольцами сначала въ 
храмѣ, а йотомъ, какой то неземной струйкой, вышли эти 
святые огоньки изъ храма, и начали вспыхивать восковыя 
свѣчечыш на всей площади.

На середину храма вышли всѣ священнослужители, во 
главѣ съ Владыкою Митрополитомъ.

Дивный, звучный, точно голосъ небожителя, раздался 
серебристый теноръ канонарха: „Хвалите имя Господне11.

Грянулъ мгновенно захватывающій и душу, и сердце хоръ 
знамецнаго распѣва.

Вылетѣлъ наружу изъ дверей и отворенныхъ оконъ храма, 
подхватился опустившеюся на колѣни многотысячною толпою 
на площади и полился, потекъ широкой, необъятной волною 
по всему Тамбову.

Казалось въ этотъ моментъ все слилось въ одинъ молит- 
веный вопль.

Казалось, хвалили Всемогущаго Господа не только живыя 
душа этого счастливаго града, но и каждое зданіе, каждое 
деревце, каждый кустикъ; и падающія сумерки съ тверди 
небесъ, съ начинавшимися, то тутъ, то тамъ вспыхивать яр­
кими звѣздочками, поистинѣ „внимали той пѣснѣ святой".

Да это былъ моментъ, который не умретъ ни въ одной 
изъ душъ, переживавшихъ это великое мгновеніе.

А тѣмъ временемъ, гордость нашей Россіи, смиренный, 
великій служитель Божій, еле оправившійся отъ перенесен­
ной тяжелой болѣзни, смиренный, любвеобильный Святитель 
Православной Церкви, митрополитъ Владиміръ, съ какимъ- 
то трогательнымъ свыше вдохновеннымъ благоговѣніемъ, 
троекратно обходилъ вокругъ гроба со святыми мощами, 
совершая надъ ними кажденіе.



71 —

И мгновенно, во всемъ храмѣ, во всей толпѣ окружающей 
храмъ и на площади, съ прекращеніемъ* пѣнія „Хвалите*, 
водворилась мертвая тишина.

Казалось все притаило дыханіе въ ожиданіи чего то ве­
ликаго; чего то необычайнаго, неземного, грандіознаго.

Эта пауза, не смотря на то, что она длилась около двухъ, 
трехъ минутъ, была чрезвычайно торжественна на почвѣ 
всѣхъ этихъ переживаній.

Трегуляевскій Тамбовскій монастырь.

Въ это время святѣйшему митрополиту Владиміру подали 
'на особомъ блюдѣ ножницы. Онъ срѣзалъ шнуръ, опеча­
тывавшій гробъ, шесть священнослужителей подняли крышку 
гроба, понесли ее въ алтарь предѣла, и всѣ, кто былъ въ 
храмѣ, и священнослужители, и пѣвчіе, и народъ, и всѣ 
находящіяся на площади, какъ будто по мановенію жезла, 
стройно трогательно запѣли „Величаемъ тя, Святителю Отче 
ІІитириме, и чтемъ святую память Твою*.

А затѣмъ гробъ со святыми мощами въ преднесеніи свѣ­
тильниковъ, хоругвей, святыхъ иконъ, тронулся западными 
дверями наружу, кругомъ храма.

Началря крестный ходъ.
Передъ самымъ гробомъ съ мощами несли келейную икону 

Святителя ІІитирима, Богоматери Девпетерувскія: затѣмъ 
икону Тамбовской Божіей Матери, данную Святителемъ Пи- 
тиримомъ въ благословеніе городу Тамбову.



Каждая икона шла въ сопровожденіи двухъ діаконовъ съ 
рипндами и двухъ діаконовъ съ трикиріемъ и дикиріемъ, 
затѣмъ слѣдовали святыя мощи несомыя архимандритами и 
протоіереями.

За гробомъ' слѣдовали, во главѣ съ преосвященнѣйшимъ 
митрополитомъ, сослужащіе ему архіереи.

Во время крестнаго хода, само собою разумѣется, шло не­
прерывное пѣніе всѣхъ находящихся и въ крестномъ ходу, 
и вокругъ храма.

И все это покрывалось звономъ всѣхъ церквей Тамбова.
Благодаря прекрасно организованному наблюденію полиціи 

и союзниковъ, порядокъ во время крестнаго хода былъ изу­
мительно образцовый.

Когда же, моментами, приходилось прислушиваться къ на­
строенію и отдѣльнымъ замѣчаніямъ толпы, то, кромѣ молит­
венныхъ, орошаемыхъ обильными слезами, возношеній, какая 
глубокая благодарность слышалась по адресу и Высокопре­
освященнѣйшаго Кирилла, и Святѣйшаго Синода, сохра­
нившихъ это торжество, въ наступившее тяжелое пережи­
ваніе въ нашей странѣ.

Нѣтъ, велико еще на святой Руси православіе.
Твердо, крѣпко и незыблемо.
И если многіе изъ насъ, обманываемые мишурой внѣш­

нихъ впечатлѣній, когда видѣли штурмъ Святой Православ­
ной Церкви ея врагами и не наблюдали яркихъ выступле­
ній народной защиты ея,—съ грустью приходили къ выводу 
объ упадкѣ Православія, то только здѣсь мы увидали, какъ 
не правы мы были въ этомъ отношеніи.

Мы упускали изъ виду, что отличительная коренная черта 
православія, — это смиреніе, долготерпящая и всепрощающая 
любовь.

Но стоитъ только всколыхнуться этой великой мощной 
духовной силѣ православнаго русскаго народа; стоитъ только 
широкимъ яркимъ заревомъ вспыхнуть его внутренней, тая­
щейся, бережно охраняемой имъ въ лампадахъ его сердецъ 
Святой Православной вѣрѣ, чтобы засвидѣтельствовать всему 
міру, всей вселенной, что эта великая стихійная сила, не 
раздѣлена, не раздроблена на мелкія безсильныя особи, не 
спитъ, что это то же, что и всѣ, Богомъ созданныя мощныя



—  73 —

силы природы, въ свое время можетъ показать себя во всей 
своей красотѣ, во всей своей нерушимой цѣлостности.

Это та сила, возглавляемая нашимъ Спасителемъ Госпо­
домъ Іисусомъ Христомъ, которая въ потенціальной формѣ 
всегда и неизмѣнно живетъ въ нашей церкви и, благодаря 
которой, эту самую церковь, и этотъ самый народъ, членовъ 
этой церкви, непоколеблетъ, не только какая нибудь, горде­
ливая, забывшая завѣты Христа и Бога, земная держава, 
но даже и „врата ада“...

Вознесенскій женскій монастырь.

Возвратился крестный ходъ.
Святыя мощи поставлены на прежнее мѣсто, посрединѣ 

собора.
Владыка митрополитъ прочиталъ евангеліе отъ Іоанна, и 

затѣмъ началось поклоненіе святымъ мощамъ, сначала свя­
щеннослужащихъ, а затѣмъ богомольцевъ.

И потянулось это поклоненіе до конца всенощнаго бдѣнія, 
во время котораго благословлялъ все время молящихся не­
утомимый архіепископъ Кириллъ и наблюдалъ за порядкомъ 
въ храмѣ его ближайшій викарный епископъ.

А по окончаніи всенощной ихъ мѣста замѣнили, назначен­
ные для этого очередные священнослужители и до ранняго 
утра слѣдующаго дня потекла длинная, узкая вереница 
паломниковъ приложиться къ дорогой святынѣ.



—  74 —

Я на нѣсколько времени задержался послѣ всенощной, 
для того, чтобы, съ благословенія Господа Бога еще больше 
запечатлѣть въ своей душѣ тѣ дивные штрихи, которыми 
такъ богаты эти, столѣтіями совершающіяся событія.

Какъ жаль мнѣ было въ этотъ моментъ тѣхъ нашихъ 
интеллигентовъ, которые, стараясь жить разумомъ совер­
шенно игнорируютъ то, что даетъ такъ неизмѣримо много 
сердцу.

Какъ жаль мнѣ было нашу хорошую, юную, здоровую мо­
лодежь, которая старается держаться въ сторонѣ отъ такихъ 
торжествъ, считая ихъ нужными и полезными только лишь 
для „простого народа“.

И какъ счастливъ нашъ русскій простой народъ, наша 
сѣрая сермяжная Русь, наши многострадальныя деревенскія 
женщины, матери и жены, собирающія послѣднія крохи, 
послѣднія гроши, для того, чтобы отдохнуть у святыхъ 
мощей преподобненькаго; для того, чтобы вылить передъ 
его святыми мощами всю свою грусть, тоску безпредѣль­
ную, всю свою скорбь беззавѣтную. Для того, чтобы на­
браться и новой силы для Дальнѣйшей жизненной борьбы, 
для непоколебимаго, для желѣзнаго, для неуязвимаго про­
тивостоянія, жизненнымъ невзгодамъ. Даромъ, безвозмездно 
получить ту легкую, спокойную, непроницаемую броню вѣры 
и радужной надежды на грядущіе миръ на землю и благо­
воленіе въ человѣческія сердца.

Вѣдь жизнь, какъ бы она не была счастлива, съ мірской 
точки зрѣнія, не всегда и не у всѣхъ проходитъ, какъ яр­
кая красивая картинка.

Я не говорю уже объ ужасныхъ историческихъ, потряса­
ющихъ буряхъ.

Я не говорю уже о такихъ міровыхъ катаклизмахъ и ка­
тастрофахъ, какъ народныя бѣдствія, война, моръ, голодъ.

Нѣтъ, я возьму самое обычное явленіе жизни.
Переходъ черезъ ту завѣтную грань, откуда начинается 

старость, разочарованіе въ людяхъ, сплошь и рядомъ въ 
наше время—въ самыхъ близкихъ друзьяхъ, въ женахъ, въ 
мужьяхъ, въ дѣтяхъ, въ своей собственной семьѣ.

Когда мучительное одиночество вытѣсняетъ изъ человѣ­
ческой души,—въ особенности изъ души далеко отошедшей 
отъ методовъ и способовъ ея питанія на святыхъ укладахъ



церковности,—благодатное Православіе; когда человѣкъ ав­
томатически подходитъ къ опредѣленію: безцѣльности жизни, 
существованія обидной и яркой своей безполезности въ этомъ 
жалкомъ мірѣ; когда нахлынувшая тоска стискиваетъ грудь, 
болѣзненно сжимаетъ сердце, и мучительное отчаяніе тяже­
лымъ молотомъ стучитъ во всю человѣческую сущность.

О, какъ дороги, какъ святы, какъ благословенны, въ мо­
менты указанныхъ переживаній, такія событія, какъ описан­
ное нами торжество, которое даетъ намъ наша Святая Пра­
вославная Церковь!

О, какъ мы должны благодарить ее за нихъ.
О, какъ счастливъ бываетъ тотъ, кто бросаетъ все и идетъ 

на встрѣчу имъ.
Кто ставитъ ихъ дороже всѣхъ благъ видимой жизни.
Кто понудитъ себя внимательно прочитать и понять все 

происходящее въ этотъ великій моментъ вокругъ него...
Тотъ, кто приметъ участіе въ такихъ великихъ событіяхъ, 

кому удастся наблюдать всю эту народную духовную мощь,— 
тотъ пойметъ, что такое жизнь Духа.

Тотъ постигнетъ, что такое истинная жизнь.
Тотъ самолично убѣдится, что въ жизни бываютъ моменты, 

когда можно видѣть все,—и даже Бога, живущаго среди 
насъ и около каждаго изъ насъ.

И святыхъ угодниковъ, снисходящихъ къ намъ въ вели­
кіе и нужные для насъ моменты.

И массу, тѣхъ новыхъ мыслей, назиданій, и вразумленій, 
какія обычно даютъ такія великія страницы исторіи Право­
славной Церкви, какъ страница открывшихся передъ нами 
торжествъ прославленія мощей Святителя ІІитирима.

И сразу чувствуешь, что ты не одинокъ; что около тебя 
возглавляемая Христомъ и неимѣющая конца святая Церковь.

Что жизнь стоитъ того, чтобы жить.
Что въ ней есть другіе, безсмертные, высокіе интересы.
Что ты потому загрустилъ, захирѣлъ, что сдѣлался лѣ­

нивымъ, нерадивымъ рабомъ Церкви; отвалился, отдѣлился 
отъ нея, углубился въ свою маленькую, эгоистическую жизнь.

Ее—свою личную жизнь поставилъ центромъ своего сущест­
вованія, а не искупившаго тебя Господа Іисуса Христа и 
возрастившую тебя святую Церковь.



— 76 —

Не работаешь для нея, ничего не несешь ей въ своей 
личной жи&ни.

И ты. чувствуешь, какъ всѣ пережитые здѣсь, у гроба 
великаго Святителя моменты всколыхнули твою душу и ска­
зали тебѣ словами Апостола:

„Возстани спящій и воскресни изъ мертвыхъ, и освятитъ 
тебя Христосъ" г).

И ты чувствуешь, что свалилось съ тебя это уныніе, этотъ 
упадокъ энергіи, эта кисельная расхлябленность.

Что тебя охватила живая, всеоживляющая, бодрящая сила 
молящейся съ тобою живоносной Церкви, которая въ дан­
ный моментъ развернулась передъ тобою многотысячною, безъ 
различія состояній, положеній, развитія, вѣрующею народ­
ною массою.

Она втянула тебя своею непосредственною силою.
Потому, что ты подошелъ къ ней близко.
Съ глубокимъ довѣріемъ.
Тебѣ теперь легко дышится.
Ты ожилъ воскресъ.
Бѣсъ унынія покинулъ тебя и далеко, далеко, убѣжалъ.
Его и духа теперь не найдешь; его и слѣдъ простылъ.
А „Духъ Господень нашелъ на тебя"...
Вотъ какія мысли неудержимо рвались и лились въ мою

Д у ш у -
А шеренга богомольцевъ все двигалась и двигалась ко 

гробу Святителя.
Тихо, спокойно, благоговѣйно.
И, главное, смиренно и любовно.
Вотъ движется партія рязанскихъ богомолокъ.
Впереди идетъ старушка, лѣтъ 80—90:
Идетъ, и причитаетъ, что наконецъ то она дождалась. 

„Пѣшкомъ шла изъ подъ самаго Богоявленскаго. Вотъ, по­
читай, семой день безо сна... Теперь, слава Богу, около са­
маго святаго Угодничка... Вотъ приложусь, да хоть бы и 
умереть"...

Но... вдругъ, оглянувшись назадъ, видитъ она позади 
себя длинную вереницу въ „хаки" мобилизованныхъ запас­
ныхъ солдатиковъ.

і) Еф. 5, 14.



77 —

И, мгновенно, забывши и свою безсонницу, и свою завѣт­
ную цѣль, засуетилась старуха, командуетъ своими товар­
ками, чтобы остановиться и пропустить впередъ солдатиковъ.

— „ Они—Божьи работнички: за нашу Русь святую пра­
вославную идутъ съ ворогомъ сражаться... а ихъ опереятъ?“

Многіе изъ наблюдавшихъ эту сцену, стерли набѣжавшую 
на рѣсницахъ слезу.

Это сила народной любви.
Это — незаученный, непоказной феноменъ самоотверженія.
Или:
Какими то судьбами попали въ толпу двѣ дѣвочки кре­

стьянки: одна лѣтъ четырехъ, а другая—лѣтъ пяти.
Всѣ сзади нихъ и впереди ихъ шедшіе, замѣтя дѣтокъ, 

не смотря на отсутствіе полиціи, шли такъ, что не только 
толкнуть, задавить въ массѣ, но даже старались и не за­
цѣпить ихъ.

Случайно находившійся здѣсь преклоннаго возраста ге­
нералъ въ отставкѣ, какъ къ роднымъ дѣтищамъ, подбѣжалъ 
къ младенцамъ-богомолкамъ, каждую поднялъ и приложилъ 
къ мощамъ Святителя.

Или: вдругъ въ самомъ отдаленномъ хвостѣ вошедшей въ 
Церковь шеренги, раздался слабый женскій больной голосъ: 
„Господи! Кажется недождусь, всю то мою спинушку раз­
ломило “,

Моментально одна барыня, стоявшая въ четвертомъ или 
въ пятомъ ряду около гроба Святителя, что то сказала 
двумъ-тремъ стоявшимъ рядомъ съ нею, вышла изъ по­
рядка. Смотрю, немного погодя, она ведетъ какую то бого­
молку. Беременную, съ катомкою за плечами и съ ребенкомъ 
на рукахъ.

Ведетъ, устанавливаетъ ее на свое мѣсто. И хочетъ', ви­
димо, итти и встать на ея мѣсто.

Вдругъ эта сѣрая, пыльная „неинтеллигентная'1 мужицкая 
масса, какъ то вся въ одинъ голосъ, скорѣе заворчала, 
нежели заговорила: „ну, чего ты, барыня, Господь съ тобою... 
иди вмѣстѣ съ нею ирикладайся... развѣ мы... что же?“

Барыня проходитъ внѣ очереди...
Великъ русскій народъ!
И силенъ, и любовенъ и есть въ немъ превеликое, ему 

одному свойственное, благородство.



—  78 —

И умѣетъ онъ простою мужицкою душою по своему оцѣ­
нивать святые порывы души.

Потому то онъ и герой.
Потому то и Господь съ нимъ...
А развѣ это не трогательно.
А развѣ это не хватающій за душу эпизодъ.
Приложился запасный и только отошелъ отъ гроба Свж 

тителя, какъ что то вспомнилъ. Полѣзъ за пазуху. Вынулъ 
оттуда большой круглый образокъ и со словами: „братцы 
допусти-те приложить къ мощамъ „на воинственность“ свя­
той образокъ“.

Ужъ поздно.
Всѣ утомлены.
Всѣ торопятся поскорѣ приложиться, пойдти домой и хотя 

немного соснуть до обѣдни.
Тѣмъ не менѣе раздались радушные, сердечные привѣт­

ливые слова:
„Иди., иди, кормилецъ!“
А батюшка потянулся къ добродушному вѣрующему воину, 

взялъ его образокъ и приложилъ его къ мощамъ Угодника 
Божія.

И счастливый солдатикъ, лобызая свою святыню отходитъ 
въ сторону.

Трогательно. Чудно. Слезы просятся изъ глазъ .................

У І .

Въ шесть часовъ утра, йодъ лучами яркаго солнца 28 іюля 
начался уже двигаться народъ по направленію къ храмамъ.

Жизненный пульсъ забился во всю.
Оказывается въ эту ночь, за отсутствіемъ поѣздовъ много 

понаѣхало интеллигентныхъ богомольцевъ на автомобиляхъ 
изъ Моршанска, Козлова, Камышина.

Движеніе на всѣхъ улицахъ было одно—къ собору.
Въ Благовѣщенскомъ придѣлѣ нижняго собора уже кон­

чалась средняя литургія.
По отпускѣ литургіи, при пѣніи тропаря Святителю, свя­

щеннослужители подняли" гробъ съ его честными мощами



—  79 —

и понесли его въ верхній храмъ собора, гдѣ поставили на 
уготованномъ возвышеніи—посрединѣ храма.

И въ то же время на колокольнѣ раздался первый ударъ 
благовѣста, и вслѣдъ за нимъ начался призывной благо­
вѣстъ во всѣхъ церквахъ Тамбова.

Епархіальное Тамбовское женское училище.

Какъ и вчера, та же масса народа, если не больше, тотъ же 
изумительный и строгій порядокъ, съ тою только разницею, 
что теперь, благодаря прямо очаровательной погодѣ, больше 
праздничныхъ городскихъ костюмовъ, и народу прибавилась 
такая масса, что на переполненныхъ дорожкахъ соборнаго 
сквера движенія уже нѣтъ, а всѣ стоятъ.

Вотъ проѣхалъ въ закрытомъ экипажѣ Высокопреосвя­
щеннѣйшій Митрополитъ Владиміръ.

Вся эта масса всколыхнулась, обнажила головы, но не 
двинулась, потому что двигаться было некуда.

Приблизительно черезъ четверть часа началась литургія.
- Служилъ Высокопреосвященнѣйшій Митрополитъ Влади­

міръ въ сослуженіи съ архіепискомъ Тамбовскимъ Ки­
рилломъ, Епископомъ Тихономъ Уральскимъ, Епископомъ 
Василіемъ Черниговскимъ и Варлаамомъ Епископомъ Го­
мельскимъ; съ архимандритами: Веніаминомъ — Ректоромъ 
Тверской духовной семинаріи,. Ипатіемъ — Вышинскимъ, 
Иннокентіемъ—Полтавскимъ, Анатоліемъ — Самарскимъ, съ 
Игуменомъ Бѣлогорскимъ—Серафимомъ и съ другими.



—  80 —

Пѣніе было восхитительно.
На маломъ выходѣ съ Евангеліемъ, при пѣніи: „Пріидите 

поклонимся" гробъ со' святыми мощами былъ перенесенъ 
архипастырями и старѣйшими служителями черезъ царскія 
врата въ алтарь 'и  поставленъ на горнемъ мѣстѣ, лицомъ 
къ престолу. Четыре ипподіакона въ продолженіе всей ли­
тургіи держали надъ мощами съ обѣихъ сторонъ рипиды.

Излишне говорить о томъ, что служба была особенно тор­
жественна.

Архидіаконъ Исаакіевскаго собора въ Петроградѣ Косо­
горскій украшалъ богослуженіе своимъ красивымъ и силь­
нымъ голосомъ.

Молящихся было настолько много, что былъ переполненъ 
даже алтарь.

Во время литургіи чудное слово сказалъ Высокопреосвя­
щеннѣйшій Митрополитъ Владиміръ, по свойственной ему 
особенности говорить просто, спокойно, тепло и задушевно.

Великая цѣнность его проповѣдей—вообще и этой—въ 
частности заключается въ томъ, что онъ, при простой, без­
хитростной рѣчи, удивительно захватывающе осйѣщаетъ со­
временные моменты жизни свѣтомъ Евангельскаго ученія.

Съ перваго слова Владыки, вниманіе молящихся было 
приковано къ его словамъ...

Закончилась литургія, закончилась она одновременно и 
на площади.

Духовенство, совершавніее литургію на площади, пришло 
въ верхній храмъ, равно какъ и духовенство всѣхъ другихъ 
храмовъ.

Начался молебенъ въ алтарѣ верхняго собора передъ гро­
бомъ Святителя, затѣмъ при пѣніи тропаря гробъ былъ 
подъятъ архимандритами и протоіереями и начался крест­
ный ходъ вокругъ собора съ тою только разницею противъ 
Вчерашняго, что въ данный моментъ онъ былъ съ останов­
ками, во время которыхъ, передъ южными дверями была 
произнесена сугубая эктенья; передъ алтаремъ—малая; про­
тивъ сѣверныхъ дверей читалось евангеліе, а у западныхъ— 
впервые читалась молитва Святителю и было провозглашено 
многолѣтіе Государю Императору, Святѣйшему Синоду, слу­
жащимъ архипастырямъ и всѣмъ православнымъ христіа­
намъ, послѣ чего мощи Святителя были внесены въ нижній



—  81 —

храмъ и началось неумолчное пѣніе молебновъ передъ ракою 
Святителя и поклоненіе его святымъ мощамъ.

Меня особенно тронуло то обстоятельство, что во время 
крестнаго хода хоругви несли не только мужчины, но и 
интеллигентныя барыни.

Это служитъ нагляднымъ доказательствомъ высокаго рели­
гіознаго настроенія тамбовскихъ обывателей.

Честь и хвала за это Тамбову!
Послѣ крестнаго хода очень много говорили о чудесномъ 

исцѣленіи во время самаго хода,—когда онъ поравнялся 
съ алтаремъ,—одного слѣпого семилѣтняго крестьянскаго 
мальчика.

Очевидцы говорили, что, какъ самый фактъ исцѣленія, 
такъ и исцѣленный мальчикъ вмѣстѣ съ находившимся съ 
нимъ отцомъ производили чрезвычайно трогательное, въ 
душу проникающее, впечатлѣніе...

Послѣ торжествъ въ актовомъ залѣ мѣстной семинаріи 
былъ предложенъ участвовавшему въ богослуженіяхъ духо­
венству и нѣкоторымъ приглашеннымъ гостямъ обѣдъ.

Тамбовская духовная семинарія.

Здѣсь мы видѣли Тамбовскаго губернатора съ семьею, 
Вице-губернатора, Предводителя дворянства Елатомскаго 
уѣзда князя Н. Н. Гагарина, Предсѣдателя Земской Управы 
Луженовскаго, брата убитаго въ 1906 г. Вице-губернатора Там­
бова Г. Н. Луженовскаго, А. Н. Нарышкину и многихъ другихъ.

6ГОЛОСЪ ЦЕРКВИ.



—  82 —

Во время обѣда Архидіаконъ Косогорскій провозгласилъ 
многолѣтіе Государю Императору, Царствующему дому, Свя­
тѣйшему Правительствующему Синоду, мѣстнымъ властямъ 
и всѣмъ православнымъ христіанамъ. Затѣмъ Архіепископъ 
Кириллъ прочиталъ текстъ чудной, глубокопрочувствован­
ной телеграммы Государю Императору, а Его Высокопреосвя­
щенство Владыка Митрополитъ, сообщивши присутствую­
щимъ о томъ, что всѣ эти торжества, ихъ организація, по­
мимо дѣятельнаго участія архіепископа Кирилла, прошли, 
благодаря только лишь матеріальной поддержкѣ Тамбовской 
жительницы и землевладѣлицы Александры Николаевны На­
рышкиной, предложилъ всѣмъ присутствующимъ провозгла­
сить за нее „многая лѣтаѣ

Торжества закончились.
Завтра 29-го іюля будетъ только лишь вокругъ Тамбова 

крестный ходъ.
/Каль было снова садиться въ вагонъ и возвращаться въ 

обычную сутолоку жизни.
Слишкомъ высоки и глубоки были переживанія; слишкомъ 

далеко, въ небесную высь подняли они наши маленькія, 
бѣдныя, грѣшныя души, затянутыя въ безпощадную тину 
базара житейской суеты.

Такъ и хотѣлось безъ конца слышать и этотъ чудный 
знаменный распѣвъ, и эти трогающіе душу глубокіе, вдум­
чивые возгласы Архіепископа Кирилла, и эту умиротворяю­
щую человѣческую душу святую, безхитростную, теплую 
ласку и благословеніе Великаго Архипастыря нашей Церкви, 
Митрополита Владиміра, и это сильное и мощное духовное 
настроеніе, народный подъемъ нашего вѣрующаго право­
славнаго русскаго люда.

И эту искреннюю, захватывающую, мощную и въ то же 
время смиренную молитву всѣхъ присутствующихъ на этихъ 
торжествахъ.

И эту незримую ласку, незримый святой привѣтъ, незри­
мое умиротвореніе, облегченіе и исцѣленіе всѣхъ духовныхъ 
недуговъ, всѣхъ скорбей и незримый истопникъ всеожи- 
вляюіцей, бодрящей и воскрешающей энергіи, которыми 
дивно облагодатствовалъ каждаго изъ находившихся здѣсь 
дивный Угодникъ Божій Святитель ІІитиримъ.



-  83 —

Но... жизнь требуетъ своего.
Тамъ, въ самой толщѣ ея есть масса людей, которые, быть 

можетъ, хотѣли быть на этихъ торжествахъ, но не могли 
по тѣмъ или другимъ причинамъ. Или, быть можетъ, не 
слыхали о нихъ и не знали; или, быть можетъ, не* хотѣли 
быть, не понимая всей прелести, всей духовной красоты и 
духовнаго обновленія, которыя они могли получить на этомъ 
великомъ праздникѣ Православной Церкви.

Долгъ каждаго изъ насъ, все это видѣвшихъ, дережив- 
піихъ и переиспытавшихъ, всѣмъ этимъ насладившихся, 
итти къ нимъ и, „даромъ получивши", даромъ повѣдать 
имъ все, что мы видѣли, слышали' и перечувствовали.

Пусть въ этомъ случаѣ живымъ примѣромъ послужатъ 
намъ каждый и каждая вотъ изъ этихъ сермяжныхъ бого­
мольцевъ, которые, придя домой, не только одинъ разъ по­
вѣдаютъ о пережитомъ и перечувствованномъ на этихъ тор­
жествахъ своей семьѣ и своимъ односельчанамъ, а до конца 
своихъ дней будутъ разсказывать десятки, сотни, тысячи 
разъ своимъ дѣтямъ, своимъ внукамъ и правнукамъ о пере­
житомъ и переиспытанномъ.

И они безо всякой философіи; безо всякой „учебы", душою 
знаютъ, что, совершая это скромное, посильное прославленіе 
Святителя Питирима, прославляя этотъ великій историче­
скій актъ Православной Церкви, они дѣлаютъ великое дѣло 
вдвойнѣ: подогрѣваютъ вѣру .среди своихъ односельчанъ
въ наши русскія святыни; и кладутъ въ душу каждаго 
фундаментъ той твердыни, за которую въ трудную жизненную 
минуту можетъ ухватиться любая изъ скорбныхъ душъ и 
спастись.

И при каждомъ пересказѣ, возстанавливая въ своей па­
мяти эти золотыя минуты, они глубже развѣтвляютъ въ 
своемъ сердцѣ корень своей личной вѣры и, возстанавливая, 
перевертывая въ своемъ сердцѣ незабвенныя страницы ве­
ликихъ переживаній, изумительно просто, трогательно и 
разумно поддерживаютъ въ себѣ до конца своихъ дней то 
свѣтлое настроеніе, которое они получили въ дни давно 
минувшихъ великихъ событій, и наслаждаются имъ и ожи­
вляютъ имъ свою будничную сѣрую скорбную жизнь.

Это въ высокой степени цѣнный, разумный и благодатный 
методъ питанія и себя, и своей души является тѣмъ сча-

6 *



—  84 —

стливымъ моментомъ, которые такъ рѣдки въ жизни че­
ловѣка.

Не могу не подчеркнуть, что эта дивная особенность при­
суща только лишь славянскимъ народностямъ на землѣ: и 
въ особенности русскому человѣку. Онѣ могутъ цѣлыми 
часами сидѣть и наслаждаться святыми воспоминаніями ми­
нувшаго.

Поэтому такая сильная, мощная и поэтическая душа у 
русскаго человѣка...

Затѣмъ мнѣ хотѣлось бы, чтобы каждый изъ пережив­
шихъ эти святые моменты глубоко вдумался въ то, что они 
дали душѣ каждаго вѣрующаго человѣка.

Вдумался бы въ тѣ незримые импульсы вѣры, которые 
такъ наглядно, такъ чудно объединяютъ, возрождаютъ спаи­
ваютъ человѣческія души.

Которые невольно, самою жизнью показуютъ, что Церковь— 
наша общая мать, а мы— ея дѣти.

Вдумался бы въ таинственную предусмотрительность Бо­
жественнаго Вѣдѣнія, въ которомъ видна забота Отца на­
шего небеснаго о каждомъ народѣ, о каждой душѣ, о ка­
ждомъ человѣкѣ, чудесно проявившуюся въ своевремен­
ности открытія мощей Святителя Питирима.

Затѣмъ хотѣлось, чтобы каждый, бывшій на этихъ торже­
ствахъ, вдумался и оцѣнилъ великую роль въ жизни чело­
вѣчества всѣхъ вѣковъ, временъ и нашего времени въ особен­
ности Святой Православной Церкви.

Ея дивную способность воскрешать, обновлять, возрождать 
русскій народъ.

Способность единственно только присущую одной ей на 
всемъ земномъ шарѣ.

Оцѣнилъ бы ее—Святую Церковь, не по немощнымъ сла­
бымъ единицамъ, не по такимъ отрицательнымъ индивидуу­
мамъ; какимъ когда то былъ я, пишущій эти строки.

Числился по паспорту православнымъ христіаниномъ, а 
на самомъ дѣлѣ былъ невѣромъ, спиритомъ, оккультистомъ; 
воевалъ противъ святой Православной Церкви.

Старался всячески унизить, оскорбить, угнести ее.
А по тѣмъ мощнымъ натурамъ, которыя борятся за нее, 

отстаиваютъ ее, служатъ ей до болѣзни, до изнеможенія, до 
потери послѣднихъ силъ, какъ хотя бы,—благослови Его



Господь на долгіе годы здравіемъ,—Святитель Православной 
Церкви, вышеупомянутый Высокопреосвященнѣйшій Митро­
политъ Владиміръ, который проводилъ всѣ эти торжества 
на глазахъ у всѣхъ, не смотря на всю свою всѣми видимую 
слабость, изнеможеніе, послѣ болѣзни, въ пламенномъ и го­
рячемъ служеніи передъ престоломъ Бога Живаго, что явно 
чувствовалось всѣми присутствующими на минувшихъ там­
бовскихъ торжествахъ.

Или, напримѣръ, по пламенной ревностности великаго слу­
жителя Церкви Тамбовскаго Архіепископа Кирилла, который 
тоже, всѣми чувствовалось, былъ душою всѣхъ этихъ тор­
жествъ, который въ нѣкоторые моменты даннымъ ему Бо­
гомъ талантомъ, даромъ слова, какъ мы видѣли выше, самъ 
прекращалъ мгновенно всякія замѣшательства во время Бого­
служенія въ народной массѣ.

Или эта великая Божья раба на нашемъ церковномъ ко­
раблѣ, вышеназванная А. Н. Нарышкина.

Вѣдь всё, что только было на этихъ торжествахъ, начиная 
и съ этого, повторяю незабвеннаго для всѣхъ, кто былъ на 
нихъ, организованнаго хора и кончая всѣми этими павильо­
нами, бараками для богомольцевъ, заботами о нихъ, (въ 
виду ожидавшихся крестныхъ ходовъ изо многихъ пунктовъ 
тамбовской епархіи, на всемъ пути слѣдованія этихъ ходовъ, 
которые чуть не наканунѣ этихъ торжествъ по случаю моби­
лизаціи были отмѣнены, были устроены пункты для отдыха 
богомольцевъ. На каждомъ пунктѣ былъ врачъ, фельдшеръ 
и медикаменты на случай оказанія медицинской помощи,— 
на все это была произведена огромная затрата, большія 
средства А. Н. Нарышкиной.

Скажите,—много въ наше время найдется такихъ дѣяте­
лей на благо святой Православной Церкви?

Мы не говоримъ уже здѣсь о самомъ великомъ и див­
номъ Угодникѣ Божіемъ Питиримѣ, потому что въ нашихъ 
слабыхъ умахъ еще крѣпко гнѣздится мысль, что де „это 
святой", и мы никакъ не можемъ освоиться съ тѣмъ, что 
онъ былъ такой же человѣкъ, какъ и мы: плоть отъ плоти 
и кость отъ костей нашихъ предковъ.

И вотъ, когда мы безпристрастно вдумаемся въ эту вели­
кую дивную дѣйственную и въ наше тлетворное время красоту 
святой Православной Церкви, то, прежде всего, мы сами



—  86  —

же получимъ самые благотворные плоды этого нашего раз­
мышленія.

Мы поймемъ:
Что мы не одиноки.
Что мы за молитвы святой Православной Церкви, огра­

ждены отъ всякихъ скорбей, отъ всякихъ бѣдъ, потому что 
Тотъ, Кто стоитъ во главѣ ея, сказалъ всѣмъ намъ, находя­
щимся въ Его святой Церкви:

Нарышкинская читальня.

„Въ мірѣ будете имѣть скорбь, но, мужайтесь: Я побѣ­
дилъ міръ" ').

Что мы не побѣдимы, потому, что Святая Православная 
Церковь, черезъ своихъ и перешедшихъ за грань бытія 
святыхъ угодниковъ Божіихъ и, вмѣстѣ съ ними и нынѣ 
здраствующихъ подвижниковъ и соработниковъ Христовой 
Церкви, въ одно мгновеніе можетъ превратить нашу страну 
§ъ непоколебимую твердыню, передъ которою падетъ ницъ—все.

Вѣдь побѣждаютъ на войнѣ не пушки, неусовершенство­
ванныя орудія, а народный духъ.

Вѣдь не Богъ вѣсть какъ далеко та эпоха, когда простыя 
деревенскія бабы, вооруженныя вилами и граблями поло­
нили вооруженныхъ солдатъ великой арміи Наполеона.

И, наконецъ, что мы благополучны, йбо Церковь и всѣхъ 
членовъ ея, по великому обѣтованію Спасителя, даже „не 
одолѣютъ врата ада".

!) Іоан. 16, 33.



—  87 —

И я увѣренъ, что каждый, поразмыслившій надъ этимъ 
человѣкъ отъ всей души испроситъ у Господа Бога, за мо­
литвы Святителя ІІитирима, за трогательные торжественные 
дни его прославленія, пробудившіе въ насъ великое счаст­
ливое сознаніе,—обильное благословеніе на нашего Великаго 
Помазанника Божія Государя Императора, на всю Его Цар­
ственную семью, на Святѣйшій Правительствующій Синодъ, 
на все наше Православное духовенство, начиная съ бѣднаго, 
скромнаго сельскаго причетника и кончая Архіепископомъ 
Кирилломъ и Высокопреосвященнѣйшимъ Митрополитомъ

Окрестности Тамбова. Дачная аллея пригороднаго лѣсничества.

Владиміромъ, на великую Боголюбивую душу А. Н. Нарыш­
киной, на всю ту массу молящихся христіанъ, которые 
оторвались въ тяжелую минуту переживаній отъ своихъ 
домашнихъ очаговъ, отъ своихъ дѣлъ и пришли на это ве­
ликое торжество, и на все то Православное воинство, сыны 
котораго, готовясь на бранный подвигъ, шли сюда за полу­
ченіемъ мощнаго всеохраняющаго благословенія Святителя 
ІІитирима „на воинственность", какъ говорилъ вчерашній 
солдатикъ богомолецъ.

И пусть въ лицѣ всѣхъ ихъ до дней послѣдняго суда 
живетъ, процвѣтаетъ и горитъ яркимъ маякомъ во мракѣ 
тяжелой современной жизни Святая Православная Церковь 
Христова, указуя путь къ вѣчной правдѣ, къ свѣту и къ 
счастью.



—  88 —

И пусть она до скончанія вѣка возрождаетъ, укрѣпляетъ 
черезъ своихъ великихъ служителей нашъ народъ и вос­
крешаетъ его.

Нотъ какія мысли роились крѣпли, и облекались въ яркія 
формы, послѣ чудныхъ дней ІІитиримовскихъ торжествъ.

Хочется низко, низко, земно поклониться за нихъ нашему 
Святому Православію и отъ всей души сказать ему русское
„спасибо".

И хочется къ стихотворенію русскаго народнаго пѣвца, 
которое мы взяли эпиграфомъ къ этой статьѣ, добавить:

...Вѣра святая,
Молитва церковная,
Жизнь православная,
Божьи Угоднички,
Покровъ Богоматери..
Въ этомъ и сила,
Сила великая 
Матушки Руси,
Несокрушимая...

А поэтому будемъ же всѣми силами души охранять, лю­
бить, беречь и лелѣять нашу святую Православную Церковь...

В. П. Быновъ.



Своею дорогой *).
IX.

Кое-какъ онъ провелъ экзаменъ. Сердце мучительно 
ныло. Хотѣлось громко кому-то закричать протестъ. 
Но, обдумавъ, онъ рѣшилъ: пусть растутъ эти плевелы 
до жатвы.

Модестовъ сильно тосковалъ. Только въ нѣдрахъ 
своей семьи онъ находилъ нѣкоторое успокоеніе. Мать 
первая замѣтила грусть сына.

— Не болѣнъ-ли ты, Петенька? Или школа досталась?..
— Да, служба сельскаго учителя—не легка.
— А ты перемѣни ее, хотя бы на рясу. Вѣдь дадутъ 

дьяконство-то?
— Это, мама, еще не уйдетъ отъ меня. А пока

отдыхъ и отдыхъ....
И онъ использовалъ лѣто, какъ могъ. Сердечная 

рана немного затянулась...
По пріѣздѣ обратно въ „Бѣлые Ключи", онъ энер­

гично взялся за дѣло, надѣясь въ немъ найти себѣ 
полное исцѣленіе. Съ Ельниковымъ и Пономаревымъ 
онъ окончательно разорвалъ въ первый же ихъ пріѣздъ 
къ нему. Онъ ихъ считалъ своими личными врагами,

') Окончаніе.*См. м. Сентябрь



—  90 —

которые способствовали разрушенію его счастья. И 
даже удивился ихъ безцеремонному пріѣзду.

— Что же вы, батенька, къ намъ глазъ не кажете,— 
закричалъ Пономаревъ еще съ порога: — пріѣхали и 
ни гу-гу....

Въ сердцѣ Модестова закипѣла досада.
— А что мнѣ у васъ дѣлать?
— Какъ что? Поговорить, поспорить.
— Нѣтъ, увольте. Спорить больше я съ вами не 

буду. Мы съ вами люди разныхъ полюсовъ и лучше....
— Что лучше: не разойтись ли ужъ?...
— Какъ вамъ угодно. Но повторяю: между мной и 

вами нѣтъ ничего общаго по воззрѣніямъ.
Пріятели переглянулись и пожали плечами.
— Итакъ, вы никогда не перейдете въ нашъ лагерь?
— Я лагери отрицаю. Лагерь долженъ быть одинъ: 

это искренняя любовь къ Россіи. И новаго • вы отъ 
меня ничего не услышите...

— Ну, прощайте. Но предупреждаемъ — вы будете 
одиноки.

— Ошибаетесь. Быть можетъ, настанетъ время, когда 
вы будете одиноки. А у меня единомышленниковъ много.

Они разстались холодно...
Модестовъ 'весь зарылся въ работу. Онъ не прим­

кнулъ къ одной опредѣленной партіи, считая совершенно 
безполезнымъ замыкаться въ извѣстныя рамки. Онъ. 
началъ читать народу разные историческаго содержанія 
разсказы, рисующіе величіе и славу Россіи, способ­
ствующіе развитію истиннаго патріотизма. Эти чтенія 
производили въ народѣ большое впечатлѣніе и кресть­
яне охотно собирались въ школу. Не ограничиваясь 
школой, Модестовъ заходилъ часто въ дома и велъ 
продолжительныя бесѣды на всевозможныя темы. Ѣздилъ 
для этой же цѣли и въ большія деревни ихъ прихода.



—  91 —

И чѣмъ сильнѣе шло и развивалось броженіе умовъ, 
тѣмъ энергичнѣе старался Модестовъ насадить въ 
окружающихъ его крестьянахъ здравыя понятія. Въ 
этомъ ему много способствовалъ мѣстный священникъ, 
раздѣлявшій часть трудовъ по чтеніямъ въ школѣ. На 
свои скудныя средства, Модестовъ выписывалъ кое- 
какія брошюры для безплатной раздачи народу и вся­
чески предостерегалъ народъ отъ волненій. Онъ от­
крылъ даже миніатюрную читальню въ школѣ. Для 
этого юноша привлекъ къ пожертвованію богатыхъ 
крестьянъ, прибавилъ свою лепту и выписалъ нѣсколько 
газетъ и журналовъ, предоставивъ ихъ въ безплатное, 
конечно, пользованіе всѣмъ желающимъ. Охотники 
читать находились. Благоразумные крестьяне были 
очень довольны такимъ дѣятельнымъ учителемъ и 
откровенно заявляли:

— Дай, Господи, Петру Алексѣевичу добраго здоровья. 
Старается онъ о насъ и нашихъ ребятахъ. Побольше 
бы такихъ учителей. А то теперича совсѣмъ разбало­
вались парни. И уговоръ не помогаетъ... А доживутъ 
до нашихь сѣдыхъ волосъ и сами увидятъ, что плохо 
дѣлали, неладно жили.

Модестову, конечно, пріятно было выслушивать эти 
отзывы, но онъ сознавалъ, что одинъ въ полѣ не 
воинъ, что „вражье лѣпко". И это сказалось среди 
крестьянской молодежи. Парни запѣли пѣсни „свободы", 
наученные досужими людьми, начали читать разныя бро­
шюрки съ громкими названіями и иногда плохо пони­
маемымъ текстомъ. И вездѣ царило слово „свобода". 
И парни поняли ее по своему, т. е. начали дебоширить 
и буянить. Старухи заохали и закрестились.

— Послѣднее времячко пришло, — шептали онѣ:— 
тепереча народъ совсѣмъ другой сталъ. Охъ, избалуются 
парни... И сладу съ ними не будетъ... Забыли Бога...



—  92 —

А парни, дѣйствительно, начали „баловать".. Съ 
Модестовымъ заговорили рѣзко, грубо, старались его 
не слушать, свистѣли, кричали.

—  Врешь ты все, — не церемонясь, заявляли они 
юношѣ въ глаза.

— Докажите, что вру.
— Много чести. Врешь и все...
Горизонтъ былъ закутанъ темными, зловѣщими об­

лаками, изъ которыхъ шелъ непрерывный шумъ и 
громъ. Но не смущался этимъ громомъ Модестовъ. 
Онъ зналъ, что какъ ни сильна гроза, но она не­
сомнѣнно рано или поздно, но пройдетъ. И не пере­
ставалъ бесѣдовать, за что однажды какой-то „созна­
тельный" парень выбилъ стекла въ его квартирѣ. Но 
Модестовъ, не обращая вниманія на эти выходки и 
протесты не измѣнялъ „своей дорогѣ". Онъ былъ 
твердо увѣренъ, что его дорога единственно вѣрная, 
прямая и надежная, а остальные пути—кривые, лживые, 
полные фантасмагорій и обманчивыхъ грезъ.

X.

За послѣднее время Марья Филипповна Звѣрева, 
жена продавца, окончательно извела свои нервы. Да 
и было отъ чего. Разбои участились, нападенія на 
винныя лавки стали не рѣдкостью. Грабители врыва­
лись среди бѣлаго дня и подъ угрозой смерти забирали 
деньги. Бѣдная женщина приходила въ ужасъ отъ этихъ 
извѣстій. Самъ Трофимъ Лукичъ хотя и храбрился, но 
въ душѣ не могъ оставаться покойнымъ. На его рукахъ 
была цѣлая куча ребятъ: стало быть его смерть ли­
шила бы ихъ отца и кормильца. И онъ порой съ 
грустью останавливалъ свой взоръ на веселыхъ, бойкихъ



—  93 —

дѣтскихъ личикахъ, которымъ чужды были тайныя 
отцовскія терзанія.

Модестовъ любилъ эту семью и часто сидѣлъ у 
нихъ цѣлыми вечерами. Звѣревъ жаловался учителю 
на жену, что она хандрила, жена жаловалась на тяжелое 
время, которое такъ развело грабежи и убійства. Мо­
дестовъ, какъ могъ старался успокоить перепуганную 
женщину, хотя и сознавалъ, что всѣ его утѣшенія 
мало достигаютъ цѣли.

Однажды, зимнимъ вечеромъ, онъ сидѣлъ у нихъ и 
оживленно бесѣдовалъ за шумѣвшимъ самоваромъ. 
Вся семья была въ сборѣ. Дѣти оживленно пили чай, 
при чемъ мать принуждена была ежеминутно останав­
ливать ихъ излишнюю рѣзвость. Трофимъ Лукичъ 
благодушествовалъ и допивалъ четвертый стаканъ. 
Дверь въ винную лавку была отворена. Тамъ горѣла 
лампа-молнія, рельефно выдѣляя каждую бутылку,

Вдругъ къ лавкѣ подъѣхали сани. Дверь распахну­
лась и слышно было, какъ сразу вошло нѣсколько 
человѣкъ.

—  По водку пришли. Я 'сейчасъ,— проговорилъ Звѣ­
ревъ, направляясь въ лавку.

Но едва онъ переступилъ порогъ, какъ произошло 
нѣчто ужасное.

—  Руки вверхъ! Деньги!— скомандовалъ одинъ.
— Живо! Иначе смерть! —  подхватилъ товарищъ, 

направляя на. продавца револьверъ.
Третій остался у входа. Одинъ изъ грабителей ки­

нулся къ денежному ящику. Первую секунду Звѣревъ 
остолбенѣлъ, но тотчасъ же опомнился.

—  Иди прочь!— закричалъ онъ, толкнувъ грабителя 
и самъ бросился къ деньгамъ, чтобы схватить лежащій 
тамъ револьверъ.

— Не хочешь добромъ. Ну, получай.



—  94 —

Раздался выстрѣлъ. Пуля просвистала мимо уха 
продавца и ударилась въ бутылку съ виномъ. Все это 
произошло втеченіи нѣсколькихъ мгновеній. Марья Фи­
липповна, услышавъ первый окрикъ грабителя, страшно 
поблѣднѣла и окаменѣла отъ ужаса. Хотѣла было крик­
нуть, но слова замерли на губахъ.

— Ай, батюшки, грабятъ, — наконецъ, вырвался у 
нея сдавленный вопль.

И она едва помня себя кинулась на кухню, а тамъ 
на улицу, пронзительно и отчаянно закричавъ о помощи. 
Модестовъ не растерялся. Онъ схватилъ висѣвшее на 
стѣнѣ ружье и бросился въ лавку именно въ то время, 
когда тамъ прогремѣлъ первый выстрѣлъ.

— Трофимъ Лукичъ, не робѣйте! — крикнулъ онъ 
вскидывая на плечо ружье.

'Но прежде чѣмъ онъ нажалъ спускъ, какъ стоявшій 
у входа грабитель выстрѣлилъ въ него. Пуля попала 
въ грудь и бѣдный юноша безъ стона, безъ звука, 
рухнулъ на полъ, выронивъ ружье.

Что заслужилъ то и получилъ, — съ дьявольской 
улыбкой прошепталъ убійца.

Но, однако, ограбить лавку не удалось.
Грабителямъ была дорога каждая секунда. Выстрѣлы 

и вопли Марьи Филипповны взбудоражили сосѣдей. 
Къ тому же Звѣревъ удачно хватилъ кулакомъ по лицу 
одного грабителя и, вооружившись револьверомъ, самъ 
открылъ пальбу.

— Обратно!—лаконически скомандовалъ старшій.
Выбѣгая, они- выстрѣлили еще разъ въ Звѣрева и

легко ранили его въ плечо. Крестьяне хотѣли было 
схватить грабителей, но принуждены были отступить 
подъ выстрѣлами. Въ саняхъ сидѣлъ четвертый. Черезъ 
секунду они скрылись. Когда крестьяне вбѣжали въ 
лавку, то увидали блѣднаго окровавленнаго Звѣрева,



—  95 —

зажимающаго рану платкомъ, а на полу покойно ле­
жащаго сраженнаго на смерть Модестова.

Земной путь его былъ конченъ. Начиналась вѣч­
ность....

XI.

Прошло года четыре. Революціонная волна стихла. 
Взбаламученное море легло въ свои прежніе берега. 
Люди, жаждущіе мира и славы родины, облегченно 
вздохнули. Старое, пережитое, рисовалось какимъ-то 
кошмаромъ, который такъ полновластно царилъ надъ 
умами русскихъ людей. Горизонтъ прочистился отъ 
тучъ и снова засіяло солнце мирнаго труда.

Въ одинъ іюльскій вечеръ къ селу „Бѣлые Ключи" 
медленно подвигалась крестьянская „долгуша" запря­
женная парой тощихъ лошадей. Ямщикъ лѣниво время 
отъ времени махалъ въ воздухѣ кнутомъ и такъ же 
неохотно, словно жалѣя, стегалъ имъ лошадей.

— Но-о, милыя, но-о... Скоро и Ключи,—произнесъ 
онъ въ утѣшеніе лошадямъ.

Сидѣвшая въ плетенкѣ молодая женщина лѣтъ два­
дцати трехъ при этихъ словахъ точно очнулась отъ 
сна. Она выпрямилась и зорко посмотрѣла впередъ.

— Скоро доѣдемъ?
— Скоро, барыня, скоро. Вотъ пригорокъ, а за нимъ 

и Ключи. А вы бывали въ нихъ?
— Была,—неохотно и сдавленнымъ голосомъ ото­

звалась пассажирка.
— А славное село,—разглагольствовалъ ямщикъ, не 

подозрѣвая того мучительнаго состоянія, въ какомъ 
находилась молодая женщина:—правда, было раньше 
баловство, а тепереча, слава Богу, миновало оно.

— А кто тамъ священникомъ. Не знаешь-ли?



—  96 —

— Какъ не знать. Отцомъ Владиміромъ зовутъ. Слав­
ный батюшка.

— Все тотъ же, —подумала пассажирка.
Лошади поплелись шагомъ въ горку. Ямщикъ, усчи­

тывая это обстоятельство, сунулъ кнутъ подъ „козлы", 
соскочилъ на землю и пошелъ рядомъ съ лошадью.

— Шагайте, голубчики, шагайте. Попроворнѣе, ми­
лые,—увѣщевалъ онъ лошадей, когда онѣ уже сильно 
замедляли шагъ.

Молодая женщина не слушала ямщика. Она опустила 
голову и .невеселыя картины встали въ ея головѣ. Че­
тыре года прошло, а точно вотъ все вчера было! И 
какъ много пережито за эти годы! Иной въ двадцать 
лѣтъ не переживетъ того, что испытала она. Какой 
бодрой, жизнерадостной дѣвушкой уѣзжала она отсюда 
и какой разбитой, съ сокрушенными мечтами и наде­
ждами, возвращается. Слезы невольно нависли на ея 
рѣсницахъ. Лицо отобразило душевную муку.

— Вотъ и „Ключи",—вдругъ заявилъ ямщикъ, снова 
взбираясь на „козлы".

Колеса быстро покатили подъ уклонъ. При видѣ села 
глухія рыданія поднялись изъ глубины души у молодой 
женщины. Все пережитое разомъ встало въ ея вообра­
женіи. Какъ живой предсталъ Модестовъ, тотъ скром­
ный, чистый, прямолинейный юноша, когда-то ее сильно 
любившій и котораго она также любила до тѣхъ поръ, 
пока... пока не набросили на ея глаза какое-то туман­
ное покрывало, сквозь которое она утратила способ­
ность видѣть вещи въ ихъ истинномъ значеніи и свѣтѣ. 
Вся ея логика, весь’ здравый смыслъ извратился и это 
туманное покрывало скрыло и любимаго прежде чело­
вѣка. Онъ отошелъ на второй планъ. Онъ предста­
вился искаженнымъ, неправильнымъ, даже несимпа­
тичнымъ. Но вотъ эти годы сорвали съ ея глазъ по-



крывало и она увидѣла, что была горько обманута. 
Позолота оказалась фальшивой. То, къ чему она стре­
милась, что старались вбить въ ея голову новые- про­
свѣтители, оказалось миражемъ, ложнымъ кумиромъ. 
Все потеряно, отравлена жизнь, нѣтъ любимаго чело­
вѣка. Онъ даже убитъ и кровью своей доказалъ пра­
воту своихъ идеаловъ.

— Боже мой! Какъ мнѣ тяжело!
Она закрыла лицо руками и рыданія вырвались на­

ружу, хотя она и старалась заглушить ихъ. Ямщикъ 
удивленно обернулся къ ней.

— Плачешь, голубушка? Не .горе ли какое случи­
лось?- Прости за слово.

Она ничего не отвѣтила, только махнула рукой и 
вытерла слезы-

— При горѣ надо плакать,—нравоучительно замѣ­
тилъ послѣ нѣкотораго молчанія ямщикъ:—слезы по­
могаютъ. Ежели нѣту слезъ—тогда человѣку оченно 
тяжело... Не вмоготу. А куды вамъ ѣхать-то? Гдѣ 
остановитесь?

— Все равно хотя гдѣ. Вези на земскую.
— Ладно, свезу.
Вотъ и школа. Она все такая же, только крылечко 

немного подремонтировано, да на крышѣ выдѣляются 
новыхъ двѣ-три доски, вставленныхъ на мѣсто старыхъ. 
При видѣ школы сердце молодой женщины болѣзненно, 
мучительно заныло, точно его схватилъ и сжалъ кто-то 
грозный, безпощадный. Слезы ручьемъ хлынули изъ 
глазъ.

— Ямщикъ, стой!
Тотъ придержалъ лошадей.
— Я хочу зайти въ школу. Узнай пожалуйста тамъ, 

или нѣтъ сторожъ.
Ямщикъ постучалъ, но сторожа не оказалось.
ГОЛОСЪ ЦЕРКВИ. 7



-  98 —

Проходившая мимо женщина сказала:
— Никого нѣту. Миронычъ рѣдко заходитъ, потому 

и учительша уѣхала домой.
Дѣлать него—пришлось ѣхать на земскую, но все 

таки молодая пассажирка, въ которой читатель несо­
мнѣнно узналъ Панкратову, рѣшилась достать „Миро- 
ныча“ и посмотрѣть квартиру учительницы, куда ее 
четыре года тому назадъ тянуло всей душой и гдѣ 
она узнала радость первой любви.

По пріѣздѣ на земскую она первымъ дѣломъ обра­
тилась къ хозяйкѣ съ вопросомъ:

— Мнѣ нужно пройти на ваше кладбище. Кто бы 
проводилъ меня туда?

— А вотъ моя Маша проведетъ. А развѣ у тебя 
кто тамъ похороненъ изъ сродственниковъ?

— Да, похороненъ.
Баба съ любопытствомъ посмотрѣла на Панкратову 

и терялась въ догадкахъ.
— Помните учителя Петра Алексѣевича?
— Какъ не помнить!—живо отозвалась та: его убили 

въ лавкѣ. Славный былъ человѣкъ. Хорошая душа. 
Слышала я: и невѣста у него была—да что-то разо­
шлось дѣло.

На лицѣ Панкратовой отобразилась невыносимая 
мука. Она машинально провела рукой по волосамъ.

— И какой былъ славный человѣкъ-то!—уцѣпилась 
баба за событіе, когда то надѣлавшее столько шума:— 
рѣдко нонѣ такихъ. Съ огнемъ не найдешь. До ребятъ 
былъ такой ласковый, говорилъ съ ними, бесѣды велъ. 
Всѣ мы любили его. Охъ, какъ жалѣли, когда такая 
бѣда приключилась. А ты спроси у сидѣльца-то. Все 
тотъ же. Онъ скажетъ, какъ застрѣлили его душегубы. 
Такъ, говоритъ, и палъ не состонавъ. Хорошая, добро­
дѣтельная душа была. Дай Богъ ему царство небесное.



—  99 —

Все село было на похоронахъ. А мать какъ разлива­
лась плакала!.. Тошнехонько было на ее и смотрѣть-то... 
Не такъ, видно, живи какъ хочется, а какъ Богъ ве­
литъ. И Богу то надо такихъ хорошихъ. А Петръ Але­
ксѣевичъ на диво былъ хорошій человѣкъ. Гдѣ онъ, 
какъ не у Бога... А ты какъ ему приходишься? Срод- 
ственницей?

—  Нѣтъ, но я его хорошо знала.
— Значитъ на могилку пріѣхала посмотрѣть? Пана- 

фидку отслужить?
—  Да, отслужу. Но твоя Маша знаетъ ли гдѣ по­

хороненъ Петръ Алексѣевичъ?
—  Какъ не знать. Все село знаетъ. А вотъ ежели бы 

ты пріѣхала назадъ тому дёнъ десятокъ, такъ и на 
панафиду бы попала. Батюшка на Петра и Павла слу­
жилъ на его могилкѣ: Народу было страсть. Любили 
мы его шипко. Ласковый такой былъ до всѣхъ.

Панкратовой тяжело было выслушивать бабу. Она 
взяла Машу, дѣвочку лѣтъ пятнадцати, и направилась 
съ ней ко кладбищу. Послѣднее было расположено за 
селомъ. Достаточно было пройти отъ послѣднихъ до­
мовъ саженей сто, не болѣе.

—  Вотъ, тетенька, могила учителя, —  проговорила 
дѣвочка, указывая на большой бѣлйй крестъ и выло­
женную камнемъ могилу.

Весь свѣтъ помутился въ глазахъ Панкратовой. Едва 
помня себя, шатаясь, трепещущая, какъ преступница, 
подошла она къ дорогой могилѣ и какъ подкошенная 
пала на нее. Весь міръ исчезъ изъ сознанія: передъ 
ней была лишь самая для нея драгоцѣнная могила на 
свѣтѣ. Здѣсь, подъ этими камнями, подъ этимъ кре­
стомъ,'лежалъ любимый человѣкъ, лежало ея счастье, 
которое она такъ отвергла и разбила погнавшись за 
фантомомъ.



-  100 -

— Милый... милый... прости... прости,—вырвался у 
нея вопль измученнаго, разочарованнаго сердца:—ты 
правъ... ты чистъ... ты святъ!.. О, есть ли мнѣ про­
щеніе отъ тебя? О, чтобы я дала вернуть старое... 
Милый... слышишь ли ты меня?.. Видишь-ли меня?.. 
Возьми меня къ себѣ... На что мнѣ теперь жить? Для 
кого? Сокровище мое, прости меня безумную... Я не 
оцѣнила тебя тогда!.. Каюсь... Прости... Всей своей 
дальнѣйшей жизнью постараюсь вымолить у тебя про­
щеніе.

Она безумно рыдала и колотилась о могилу. Слезы 
бѣжали и капали на дорогую землю. Она цѣловала эту 
землю, словно кого-то живого...

— Прости... Прости... Молись обо мнѣ,—рыдала она.
Здѣсь у дорогой могилы разомъ блеснула вся ея

прошедшая жизнь. Здѣсь ярко и наглядно встали всѣ 
Заблужденія, лживыя мечты, лживые кумиры, на по­
клоненіе которымъ она такъ ринулась четыре года тому 
назадъ.

И горькими слезами она оплакивала эти заблужде­
нія, оплакивала разбитое счастье, оплакивала потерю 
любийаго человѣка.

Она такъ отдалась своему порыву отчаянія, что и 
не замѣчала, какъ испуганно, съ недоумѣніемъ, смо­
трѣла на нее дѣвочка. • Для Панкратовой въ данный 
моментъ не существовало другого міра: весь міръ за­
ключался въ этой могилѣ, передъ которой она покля­
лась идти той дорогой, какой шелъ ею любимый чело­
вѣкъ.

И это обѣщаніе влило въ ея измученную душу лучъ 
мира и успокоенія...

И. Поповъ-Пермскій.



Бесѣда съ „адвентистами седьмого 
субботняго дня" о воскресномъ днѣ.

Вскорѣ послѣ бесѣды о субботѣ собрались мы съ „адвенти­
стами седьмого субботняго дня“ для бесѣды и о воскресномъ днѣ.

1)—Мы уже видѣли,—заговорилъ я,—что христіане не 
должны чтить субботу, или ветхозавѣтный покой. Какъ слу­
жители Новаго Завѣта, они должны свято хранить покой 
новозавѣтной, дарованный имъ Ходатаемъ Новаго Завѣта 
Іисусомъ Христомъ, Новозавѣтный покой заключается въ 
побѣдѣ Христа надъ адомъ и смертью (1 Кор, 15, 57) или 
въ воскресеніи Христа, потому что именно воскресеніемъ 
Своимъ Онъ расторгъ узы смерти и сокрушилъ силу ада 
(Дѣян. 2, 25— 32; 1 Кор. 15, 20—23, 55— 57) И тѣмъ „і/покоился“ 
въ упованіи, что не оставлена душа Бго въ адѣ, и плоть 
Его не увидѣла- тлѣнія (Дѣян. 2, 26— 31). Въ покоѣ или 
воскресеніи Христа всѣ христіане получили нёпреодолимое 
свидѣтельство и собственнаго покоя отъ узъ ада и смерти, 
такъ нѣкогда евреи въ покоѣ Бога Отца или въ Господней 
субботѣ получили знаменіе и собственнаго покоя отъ гнета 
Египетскаго рабства. И какъ нѣкогда евреи свято хранили 
и самый день своего покоя—субботу, такъ теперь христіане, 
участники въ покоѣ Христа, должны святить и самый день 
покоя Христова. День же, когда Христосъ „упокоился “ или 
воскресъ,—это, по свидѣтельству Евангелистовъ, первый день 
недѣли (Мр. 16, 9 ц др.).

Слѣдовательно, первый день недѣли и служитъ для истин­
ныхъ христіанъ видимымъ знаменіемъ дарованнаго имъ Христомъ 
новозавѣтнаго покоя. И- православные христіане чтутъ Хри­
стовъ покой и свято хранятъ его знаменіе—первый день недѣли.



—  102 —

Между тѣмъ у насъ, Петръ, нѣтъ знаменія покоя Христова, 
и вы доселѣ храните лишь знаменіе покоя ветхозавѣтнаго. 
Выходитъ,—вы не вѣруете, что Христосъ Своимъ воскресе­
ніемъ даровалъ и намъ надежду на новый покой. Но если 
нѣтъ у васъ надежды на покой Христовъ, какъ собственный, 
Который и вы получите въ воскресеніе мертвыхъ, то вы 
погибли, и самая вѣра ваша тщетна (1 Кор. 15, 14—23).

— 2)  — Въ воскресеніе Христа мы вѣруемъ,—отвѣчалъ 
Петръ.—Вѣруемъ также и въ то, что и мы воскреснемъ и 
наслѣдуемъ покой Христовъ. Объ этомъ намъ ясно говоритъ 
Св. Писаніе (1 Кор. 15, 22—23).

—  а) —  Но нигдѣ въ Св. Писаніи не сказано, чтобы хри­
стіане праздновали самый  день покоя или воскресенія Христова. 
По крайней мѣрѣ, мы не только не находимъ  заповѣди объ 
этомъ въ Св. Писаніи, но даже нс видимъ примѣровъ того. 
чтобы Христосъ или Апостолы при жизни Христа чтили 
день Его воскресенія или первый день недѣли.

—  ГІомнцшь, Петръ, какъ я уже доказалъ тебѣ, что намъ 
необходимо соблюдать не букву, а духъ десяти заповѣдей 
(2 Корин. 3, 6 — 7). Четвертая заповѣдь десятословія повелѣ­
ваетъ: „помни день субботній, чтобы святить его“... (Исх. 20, 8). 
Что такое: „день субботній“? Это „день покоя*, какъ сказано: 
„завтра покой, святая суббота"... (Исх. 16, 23). Итакъ, по 
заповѣди необходимо святить „день покоя". Въ этомъ и 
заключается духъ заповѣди, обязательный и для христіанъ. 
И если для евреевъ „днемъ покоя" былъ седьмый день недѣли, 
съ которымъ у нихъ связывалось воспоминаніе объ освобо­
жденіи ихъ отъ Египетскаго рабства (Второз. 5, 16), то для 
христіанъ „днемъ субботнимъ", или „днемъ покоя" является 
уже первый  день недѣли, такъ какъ Самъ Христосъ „упокоился“  

именно въ. первый день недѣли (сравн. Дѣян. 2, 24—26. 
Мр. 16, 9). И христіане съ этимъ днемъ связываютъ воспо­
минаніе и о собственномъ покоѣ въ воскресеніе мертвыхъ. 
Слѣдовательно, христіане имѣютъ прямую заповѣдь, повелѣ­
вающую свято хранить самый день покоя. Имѣютъ они также 
и примѣръ  Христа, избравшаго днемъ покоя не седьмый, а 
первый  день недѣли. Отсюда уже понятно, почему ни Самъ 
Христосъ ни ученики Его не могли святить первый день 
недѣли, какъ день покоя Христова, прежде воскресенія Христова.



—  103

Лишь съ воскресеніемъ Христа наступилъ покой Христовъ, 
и посему только по воскресеніи Христа открылась для хри­
стіанъ обязанность чтить первый день недѣли, какъ день 
покоя Христова.

— б) — Я не буду спорить о томъ, что Христосъ воскресъ 
въ первый день недѣли и что въ воскресеніи Христа заклю­
чается Его покой,—возбужденно возразилъ мнѣ Петръ.—Не 
буду спорить и о- томъ, что мы должны свято хранить и 
день покоя. Но только скажу, что въ Св. Писаніи мы не на­
ходимъ примѣровъ того, чтобы Христосъ или ученики Ею , по 
воскресеніи Христа, святили именно первый день недѣли, какъ 
день покоя 1).

— Но позволь, Петръ, ты самъ себѣ противорѣчишь. Ты 
признаешь первый день недѣли днемъ покоя Христова и 
соглашаешься, что мы должны чтить и самый день покоя. 
Для чего же тебѣ еще примѣры освященія перваго дня 
недѣли? Развѣ, если бы въ Св. Писаніи не было такихъ 
примѣровъ, то заповѣдь объ освященіи дня покоя потеряла 
бы свою силу для насъ?!.

— Нѣтъ, не потеряла бы,—отвѣчалъ Пестряковъ,—а Только 
для насъ убѣдительнѣе была бы.

— Хорошо, Петръ. Во вниманіе къ твоей немощи я при­
веду тебѣ изъ Св. Писанія примѣры того, что Христосъ и 
Апостолы освящали именно первый день недѣли,

—  Прежде всего остановимся на примѣрахъ, взятыхъ изъ 
Жизни. Іисуса Христа съ момента Его воскресенія и до вознесенія 
Его на небо. Воскресеніе Христа является величайшимъ 
событіемъ въ Его жизни. Безъ воскресенія Христа тщетна 
была бы и проповѣдь наша, и вѣра наша была бы тщетна, 
и мы погибли бы, такъ какъ спасаемся только воскресеніемъ 
Іисуса Христа (1 Кор. 15, 14— 18; 1 Петр. 3, 21). И вотъ это 
величайшее въ жизни Христа событіе и самое спасительное 
для насъ совершилось именно въ первый день недѣли, какъ 
согласно повѣствуютъ о семъ всѣ Евангелисты: „воскресши 
рано въ первый день .недѣли... (Мр. 16, 9, сравн. Мѳ. 28, 1— 6;

1) Иногда сектанты указываютъ на ев. Марка 16, 1—2 и ев. Лук. 
23, 56; 24, 1, какъ на доказательство того; что вѣрующіе не чтили во­
скреснаго дня. Но вѣдь они еще и не знали тогда о воскресеніи Христа, 
хотя и былъ уже первый день недѣли.



—  104 —

Мр. 16, 1—2; Лук. 24, 1; Іоанн. 20, 1). Первымъ днемъ недѣли 
назывался день, слѣдующій тотчасъ за субботой: „по про­
шествіи же субботы, на разсвѣтѣ перваго дня недѣли11... 
(Мѳ. 28, 1). Слѣдовательно, какъ въ Ветхомъ Завѣтѣ Богъ- 
Отецъ освятилъ день седьмый тѣмъ, что почилъ въ оный 
день отъ дѣлъ творенія, такъ и въ Новомъ Завѣтѣ Богъ- 
Сынъ попоемъ въ первый день недѣли (Дѣян. 2, 24—26), 
покоемъ отъ дѣлъ творенія новой твари, навсегда смѣнив­
шей тварь древнюю (2 Кор. 5, 17), освятилъ для Себя и 
для всѣхъ христіанъ, какъ участниковъ въ покоѣ Христа, 
первый день недѣли. И въ этомъ покоѣ Христа въ первый 
день недѣли заключается первое освященіе Христомъ перваго 
дня недѣли (сравн. Быт. 2, 2—3; Исх. 20, 8—11). Затѣмъ, въ 
дальнѣйшей Своей жизни на землѣ по воскресеніи Христосъ 
не разъ выдѣлялъ первый день недѣли изъ ряда другихъ 
дней, какъ день особенный, когда именно къ этому дню 
пріурочивалъ всѣ свои явленія вѣрующимъ въ Него. Такъ, 
уже въ самый день Своего воскресенія, т.-е. въ первый день 
недѣли, Онъ пять разъ являлся: 1) Маріи Магдалинѣ (Мр. 
16, 9), 2) женамъ, пришедшимъ ко гробу (Мѳ. 28, 9), 3) Петру 
(Лк. 24, 34), 4) двумъ ученикамъ, шедшимъ въ Еммаусъ 
(Лк. 24, 13—32) и 5) одиннадцати апостоламъ (Іоан. 20, 19). 
Прошло восемь дней со времени воскресенія^ Христа, и 
Христосъ снова освятилъ первый день недѣли Своимъ явле­
ніемъ ученикамъ, собравшимся въ домъ вмѣстѣ съ Ап. Ѳомою 
(Іоан. 20, 26).

— Напрасно вы видите здѣсь первый день недѣли,—возра­
зилъ мнѣ Цетръ.—Еванг. Іоаннъ ясно говоритъ: „послѣ восьми 
дней" (20, 26). Слѣдовательно, если предыдущее собраніе 
апостоловъ было „въ первый день недѣли11 (20, 19), то вось­
мой день послѣ перваго дня недѣли падетъ на понедѣльникъ 
или на второй день недѣли. Значитъ, Христосъ явился 
двѣнадцати апостоламъ въ понедѣльникъ. Можно думать, 
что данное явленіе Христа было даже во вторникъ, такъ 
какъ еванг. Іоаннъ говоритъ: „послѣ восьми дней", а не въ 
восьмой день.

— Ошибаешься, Петръ. Во-первыхъ еванг. Іоаннъ не пи­
шетъ: „восемь дней послѣ перваго дня недѣли11, а говоритъ 
только: „послѣ восьми дней". Съ какого же времени? Конечно, 
со времени собранія апостоловъ въ первый день недѣли



105 —

(20, 19— 26). Является вопросъ: считать ли первый день недѣли 
въ числѣ восьми дней? Если не считать, какъ дѣлаете вы, 
то можно прійти къ нелѣпому заключенію, что Христосъ и 
воскресъ-то во второй день недѣли! Въ самомъ дѣлѣ, Хри­
стосъ училъ, что Онъ воскреснетъ „послѣ трехъ дней“ со дня 
смерти Своей (Ме. 27, -63. Іоан. 2, 19). Если не считать дня 
Его смерти, т.-е. пятницы (Іи. 19, 31— 42), то третій день 
падаетъ на понедѣльникъ. Если же выраженіе „послѣ“ пони­
мать по окончательномъ прошествіи третьяго дня, то воскресеніе 
Христа падаетъ уже на вторникъ!.. А между тѣмъ Христосъ 
воскресъ „въ первый день недѣли" (Мр. 16, 9). Значитъ, въ 
числѣ трехъ дней необходимо считать и день смерти Христа, 
и выраженіе „послѣ трехъ дней" необходимо понимать въ 
смыслѣ: „въ третій день" (Мэ. 27, 63— 64. Лк. 24, 46). Такъ 
точно должны мы толковать и выраженіе еванг. Іоанна: 
„послѣ восьми дней". Въ число „восьми дней" входитъ и 
первый день недѣли, и самое выраженіе: „послѣ восьми дней" 
должно быть понимаемо: „въ восьмой день" х). Тогда ясно 
станетъ, что Христосъ и воскресъ въ первый день недѣли 
и явился двѣнадцати ученикамъ также въ первый день недѣли 
(Іоан. 20, 26) * 2). Но не только покоемъ Своимъ и явленіемъ 
Христосъ запечатлѣлъ святость для христіанъ перваго дня 
недѣли. Въ- тотъ же первый день недѣли Онъ совершилъ 
съ двумя учениками Своими первое и послѣднее, по своемъ 
воскресеніи и до вознесенія, преломленіе хлѣба или вечерю 
Господню (Лук. 24, 30, 31— 35) и подалъ апостоламъ особый 
даръ Св. Духа и. власть силою этого дара прощать людямъ 
или оставлять на нихъ грѣхи ихъ (еван. Іоан. 20, 21— 23). 
Наконецъ, съ особенною ясностью Христосъ указалъ на

') Точнѣе: при исходѣ восьмого дня, такъ какъ явленіе было, безъ со­
мнѣнія, вечеромъ (ср. Ін. 20, 26, ст. со ст. 19). Подобно выраженію: „послѣ 
восьми дней" понимается всѣми и выраженіе: „при наступленіи дня пяти­
десятницы" (Дѣян. 2, 1), когда имѣется въ виду здѣсь самый день пяти­
десятницы—его начало, а не конецъ дня предъ пятидесятницей.

2> Св. Ѳеофилъ Александръ (1 385 г.) свидѣтельствуетъ, что именно 
воскресный день именуется въ Св. Писаніи и „первымъ“ и „осьмымъ“  

(пр. 1-е).
И' Ап, Варнава именуетъ воскресный день „осьмымъ" (посл. Ап. Варн. 

XV гл.). Также учитъ и Св. Василій Великій, называя „день воскресенія" 
днемъ осьмымъ (прав. 19).



—  106 —

святость перваго дня недѣли, какъ дня радости и мира для 
христіанъ, когда, явившись плачущимъ женамъ (Іоан. 20,11), 
повелѣлъ имъ: „радуйтесь“ (Мѳ. 28, 9) и затѣмъ, явившись 
одиннадцати апостоламъ и бывшимъ съ ними, дважды сказалъ 
имъ: „миръ вамъи (Іоан. 20, 19—21), но не плачъ и рыданіе 
(Мр. 16, 10. Лк. 24, 17—21). Спустя- восемь дней Христосъ 
снова является уже всѣмъ апостоламъ и снова повелѣваетъ 
имъ: „миръ вамъи (Іоан. 20, 28). Отсюда ясно, что священный 
покой Христа, т.-е. „первый день недѣли", запечатлѣнный въ 
умахъ и сердцахъ христіанъ явленіями воскресшаго Христа 
и священнымъ собраніемъ съ преломленіемъ хлѣба и подачею 
великаго дара Св. Духа, долженъ быть проводимъ христіанами 
въ особой радости и мирѣ во Христѣ. Какъ нѣкогда евреи 
называли субботу „отрадою" и чтили ее воздержаніемъ отъ 
обычныхъ дѣлъ (Исаи 58, 13), такъ христіане должны считать 
„днемъ радости" первый день недѣли и проводитъ его въ 
„мирѣ" Божіемъ, а не въ суетныхъ, житейскихъ дѣлахъ. 
„Миръ" или покой не только для Христа, но и „вамъи, т.-е. 
всѣмъ христіанамъ въ первый день недѣли.

По ' вознесеніи Своемъ на небо Христосъ снова отъ имени 
Бога-Отца запечатлѣлъ святость перваго дня недѣли. Апо­
столы, по вознесеніи Христа, должны были остаться въ Іеру­
салимѣ, доколѣ не облекутся силою Св. Духа, Котораго 
Христосъ обѣщалъ послать на нихъ отъ Отца Своего (Лк. 
24, 49. Дѣян. 1, 4). На вопросъ учениковъ о времени этого 
событія Христосъ отвѣчалъ: „не ваше дѣло знать времена 
или сроки, которые Отецъ положилъ въ своей власти; но вы 
примете силу, когда сойдетъ на васъ Духъ Святый"... (Дѣян.
1, 6—8). И вотъ это сошествіе Св. Духа на Апостоловъ, 
давшее имъ силу быть проповѣдниками Христа по всей 
землѣ (Дѣян. 1, 8), случилось въ день Пятидесятницы (Дѣян.
2, 1), которая въ тотъ годъ праздновалась въ первый день 
недѣли. Итакъ, первый день недѣли и есть то время, которое 
Самъ Богъ Отецъ избралъ и которое освятилъ ниспосланіемъ 
Св. Духа на Апостоловъ и другихъ христіанъ.

— А по-нашему. Пятидесятница, когда Св. Духъ сошелъ на 
учениковъ Христа, приходилась въ субботу,—замѣтилъ, обра­
щаясь ко мнѣ, Петръ.—Вѣдь Пасха въ тотъ годъ была въ 
субботу и, если со дня субботы отсчитать пятьдесятъ дней, 
то и Пятидесятница была въ субботу.



107

— Ошибаешься, Петръ. То правда, что Пасха въ тотъ годъ 
пришлась въ субботу (Іоан. 19,14—31). Но дни Пятидесятницы 
исчисляются по закону не отъ перваго дня Пасхи, а отъ 
второго, какъ сказано: „ отсчитайте себѣ отъ перваго дня 
послѣ  праздника... семь полныхъ недѣль"... (Лев. 23, 15). 
Слѣдовательно, счетъ пятидесятницы въ годъ воскресенія 
Христова доляшо вести съ перваго дня недѣли, потому что 
праздникъ Пасхи былъ въ тотъ годъ въ субботу. А тогда 
„семь полныхъ недѣль" кончатся въ субботу, и 50-й день, 
или Пятидесятница падетъ, именно, на первый  день недѣли.

Итакъ, всѣ примѣры, приведенные мною изъ жизни Іисуса 
Христа, ясно и неопровержимо свидѣтельствуютъ о томъ, что 
христіане должны свято хранить, и праздновать первый день 
недѣли, какъ день воскресенія или покоя Христа.

—  в) — Да вы ужъ для полноты дѣла укажите намъ при­
мѣры и изъ жизни Апостоловъ и другихъ вѣрующихъ во Х ри ­
ста,—проговорилъ Петръ, видимо удрученный приведенными 
мною доказательствами въ пользу празднованія воскреснаго 
дня.

— Позволь, Петръ. Сейчасъ поговоримъ съ тобою и объ 
этомъ. Видно, велика твоя немощь, что ты сказаннымъ мною 
не удовлетворяешься.

Апостолы и всѣ бывшіе со Христомъ, по смерти Христа, 
проводили дни, не исключая и субботы, въ плачѣ и рыданіи 
(Мар. 16, 10. Лк. 24, 17—21. Ін. 20, 11). Въ такомъ печаль­
номъ настроеніи засталъ ихъ и первый день недѣли. До вотъ 
является имъ Христосъ и повелѣваетъ: „радуйтесь" (Мѳ. 28, 
9) и еще „миръ вамъ" (Ін. 20, 19. 21, 26), и они тотчасъ же 
„обрадовались" (Іоан. 20, 20. Мѳ. 8 — 9), при чемъ радость на­
полнила ихъ сердце еще тогда, когда они только предчув­
ствовали въ своемъ Собесѣдникѣ Христа: „нс горѣло ли  въ 
насъ сердце наше"... (Лк. 24,32). Такъ первый день недѣли 
сталъ для учениковъ Христа „днемъ радости и мира“, какъ 
день воскресенія и явленія Христа, и они проводили его въ 
радости и мирѣ—„обрадовались11. Далѣе. Для Христа, какъ я 
уже сказалъ, первый день недѣли былъ днемъ покоя, днемъ 
священнаго собранія, соединеннаго съ ,,преломленіемъ хлѣбаи. 
Такъ же проводили первый день недѣли и Апостолы съ про­
чими христіанами. Отъ женъ мѵроносицъ они узнали, что 
Христосъ воскресъ, хотя и не повѣрили женамъ (Лк. 24, 9—



108

11 ). И вотъ Клеопа вмѣстѣ съ другимъ ученикомъ Христа 
идутъ изъ Іерусалима въ селеніе Еммаусъ и разговариваютъ 
между собою по поводу вѣстей, доставленныхъ женами и 
подтвержденныхъ нѣкоторыми изъ учениковъ Христа (Лк. 24, 
18—14. 22—24). По дорогѣ къ нимъ присоединился Христосъ 
и принялъ участіе въ ихъ разговорѣ. Подошли они къ селе­
нію. Первый день недѣли уже склонился къ вечеру. Хри­
стосъ съ ученикаии вошелъ въ селеніе и тамъ остался съ 
ними. И вотъ здѣсь въ селеніи Христосъ не только бесѣдо­
валъ съ учениками, но и, когда возлежалъ съ ними, взялъ 
хлѣбъ, благословилъ, преломилъ и подалъ имъ... И ученики 
узнали въ своемъ Собесѣдникѣ Христа, узнали именно въ 
„преломленіи хлѣба“ (Лк. 24, 28—81. 35). Это и было первое 
священное собраніе, соединенное съ „вечерею Господнею*, 
или съ „преломленіемъ хлѣба*, совершенное въ первый день 
недѣли учениками Христа, съ участіемъ и по волѣ Самого 
Христа. Апостолы и прочіе христіане въ свою очередь, по 
поводу вѣстей женъ мѵроносицъ и Ап. Петра о воскресеніи 
и явленіи имъ Христа, собрались въ Іерусалимѣ всѣ вмѣстѣ 
въ опредѣленномъ домѣ въ тотъ же первый день недѣли 
вечеромъ (Лк. 24, 9—14. 34—35. Іоан. 20, 18) *) и во время 
этого священнаго собранія также совершали „вечерю Го­
сподню*: „возлежали на вечери“ (Мр. 16, 14). Туда же пришли 
и два ученика изъ Еммауса съ вѣстями о явленіи имъ Хри­
ста, и какъ они узнали Его въ „преломленіи хлѣба* (Лк. 24, 
35). И Христосъ явился здѣсь ученикамъ и освятилъ это 
уже второе священное собраніе учениковъ въ первый день 
недѣли, соединенное съ „вечерею Господнею*, когда сказалъ: 
„миръ вамъ*. И сердца учениковъ тотчасъ наполнились 
радостью (Лк. 24, 36—41. Ін. 20, 19- 20). Видя, что Самъ 
Христосъ устроилъ съ двумя Своими учениками въ Еммаусѣ

') Иногда сектанты, пытаясь отнять отъ собраній Апостоловъ празднич­
ный или священный характеръ, говорятъ, что данное первое вечернее 
собраніе Апостоловъ и бывшихъ съ ними вызвано было не вѣстями о вос­
кресеніи Христа и, слѣдовательно, было не священнымъ, а Апостолы просто 
укрывались отъ іудеевъ. Но Св. Писаніе ясно говоритъ, что изъ опасенія 
іудеевъ ученики только двери дома заперли (Ін. 20, 19) а что самое собра­
ніе вызвано было и посвящено было именно разговорамъ о воскресеніи и 
явленіи Христа, о чемъ возвѣстили жены и мѵроносицы и Ап. Петръ (ср. 
Лк. 24, 9— 14. 33—36, Ін. 20, 18— 19).



— 109

священное собраніе съ. преломленіемъ хлѣба въ первый день 
недѣли, и что Онъ же освятилъ такое же собраніе Апостоловъ 
въ Іерусалимѣ въ тотъ же первый день недѣли, Апостолы 
приш ли къ убѣжденію, что именно первый день недѣли и дол­
женъ особенно святиться такими священными собраніями. По­
сему они и устроили слѣдующее священное собраніе опять 
въ первый день недѣли, т.-е. „послѣ восьми дней". На этомъ 
собраніи былъ и Ап. Ѳома. И снова явился имъ здѣсь Хри­
стосъ и снова благословилъ и освятилъ это уже третье свя­
щенное собраніе Своихъ учениковъ въ первый день недѣли 
словами: „миръ вамъ“ (Іоан. 20, 26). Такъ уже до вознесенія 
Христа у Апостоловъ и другихъ учениковъ Христовыхъ 
установился освященный Самимъ Христомъ обычай чтить 
первый день недѣли, какъ день священныхъ собраній и пре­
ломленія хлѣба, какъ день священнаго покоя. И по вознесеніи 
Христа, вѣрующіе въ Него продолжали освящать первый 
день недѣли означенными богослужебными собраніями. Съ 
достовѣрностью можно заключить, что Апостолы остались на 
мѣстѣ вознесенія Христа до субботы, а въ субботу прошли 
разстояніе отъ горы Елеонъ до Іерусалима, потому что ев. 
Лука прямо пишетъ: „въ разстояніи субботняго пути" (Дѣян. 
Ап. 1, 12). И вотъ, пройдя въ субботту это разстояніе, они 
на слѣдующій день, т.-е. въ первый день недѣли, въ Іеру­
салимѣ взошли въ горницу и вмѣстѣ съ другими вѣрующими 
„единодушно пребывали въ молитвѣ и моленіи“ (Дѣян. 1, 13— 
14)!). Вторично они также въ слѣдующій первый день не­
дѣли, на который падала тогда Пятидесятница, пребывали- 
всѣ вмѣстѣ въ томъ же единодушіи, т.-е. въ единодушномъ 
моленіи и молитвѣ (Дѣян. 2, 1 сравн. 1, 14).-Безъ сомнѣнія, 
на этихъ священныхъ собраніяхъ. они преломляли хлѣбъ 
(сравн. Дѣян. 2, 42).

По примѣру двѣнадцати* Апостоловъ и учениковъ Христо­
выхъ и великій Ап. Павелъ пріурочивалъ священныя собранія 
съ преломленіемъ хлѣба также къ первому дню недѣли, который 
и проводитъ въ религіозномъ покоѣ. Это видно изъ жизни

*) Выраженіе: „въ тѣ дни Петръ" (Дѣян. 1, 15)—отнюдь не указываетъ 
на' продолжительность собранія въ теченіе нѣсколькихъ дней, а означаетъ 
просто: „въ то время", какъ и выраженіе: „въ тѣ дни излію отъ Духа мо­
его"... (Дѣян. 2, 18)—указывало на одинъ день, день Пятидесятницы.



110 -

образованной имъ Троадской церкви. „Въ первый же день не­
дѣли, пишетъ ев. Лука, когда ученики (въ Троадѣ) собра­
лись для преломленія хлѣба, Павелъ, намѣреваясь отправиться 
съ слѣдующій день, бесѣдовалъ съ ними и продолжилъ слово 
до полуночи**... Во время бесѣды Павловой съ однимъ юно­
шей случилось несчастіе, и Павелъ, выйдя изъ горницы, 
исцѣлилъ его и снова, „взошедъ (въ горницу) и преломивъ 
хлѣбъ и вкусивъ, бесѣдовалъ довольно, даже до разсвѣта, 
и потомъ вышелъ“ (Дѣян. Ап. 20, 7—12).

— Зачѣмъ мы указываете на собраніе учениковъ въ Тро­
адѣ,—рѣшительно возразилъ мнѣ Петръ,—когда это собраніе 
чрезвычайное, вызванное пріѣздомъ Ап. Павла, а не обычное, 
всегда совершающееся .у- Троадскихъ христіанъ?

— Ошибаешься, Петръ,—отвѣчалъ я. -Вѣдь ап. Павелъ 
пробылъ въ Троадѣ семь дней (Дн. 20, 6). Почему же уче­
ники въ Троадѣ не устроили собранія тотчасъ, или въ пер­
вый день пріѣзда ап. Павла, а перенесли оное на послѣдній 
день его пребыванія у нихъ? Значитъ, по случаю пріѣзда 
ап. Павла они такого собранія не устраивали. Не устраивали 
потому, что пріѣздъ къ нимъ ап. Павла палъ на понедѣль­
никъ *), а въ понедѣльникъ христіане не устраивали означен­
ныхъ священныхъ собраній. И въ первый день недѣли они 
опять-таки если и устроили священное собраніе, то не по 
случаю отъѣзда ап. Павла, а только потому, что у нихъ уже 
былъ такой обычай святить первый день недѣли богослужеб­
ными собраніями съ преломленіемъ хлѣба. Вотъ почему ев. 
Лука и не пишетъ, что собраніе въ первый день недѣли 
было по случаю пріѣзда или отъѣзда ап Павла, а ясно гово­
ритъ: „въ первый же день недѣли, когда ученики собрались 
для преломленія хлѣба (Дѣян. 20, 7). Вспоминая все сказан­
ное нами о собраніяхъ другихъ апостоловъ и христіанъ 
именно въ первый день недѣли для преломленія хлѣба, мы 
видимъ, что ев. Лука указываетъ, что и Троадскіе христіане, 
какъ наставленные ап. Павломъ (Дѣян. 16, 8—12), также 
устраивали священныя собранія съ преломленіемъ хлѣба въ 
первый день недѣли. ГІосему-то они и не устраивали такого

') Павелъ отбылъ изъ Троады „въ послѣдующій** за первымъ днемъ -не­
дѣли день (Дн. 20, 7), т.-е. въ понедѣльникъ, а пробылъ въ Троадѣ семь 
дней. Ясно, что прибылъ онъ въ Троаду въ понедѣльникъ.



—  111

собранія въ теченіе первыхъ шести дней пребыванія у нихъ 
ап. Павла, а когда насталъ первый день недѣли, то и собра­
лись для преломленія хлѣба по обычаю, уже заведенному у 
нихъ. Ясно, что не собраніе Троадскихъ учениковъ вызвано 
пріѣздомъ или отъѣздомъ ап. Павла, а наоборотъ, ап. Павелъ 
къ этому собранію пріурочилъ свою бесѣду съ учениками, и, 
отпраздновавъ съ ними первый день недѣли, отправился въ 
дальнѣйшій путь „на слѣдующій день", т.-е. въ понедѣль­
никъ. Итакъ, несомнѣнно, что христіане въ Троадѣ, по по- 
велѣнію ап, Павла, святили именно первый день недѣли осо­
быми священными собраніями съ преломленіемъ хлѣба.

— Да какъ вы понимаете „первый день недѣли“ въданнсмъ 
мѣстѣ?—снова многозначительно вопросилъ Петръ.

— Такъ, какъ и всюду онъ понимается въ Св. Писаніи, 
т.-е. какъ день воскресный,—отвѣчалъ я

— А по-нашему, здѣсь есть разница,—не безъ лукавства 
замѣтилъ Петръ, —Вѣдь собраніе учениковъ въ Троадѣ слу­
чилось вечеромъ, что видимъ изъ словъ ев. Луки: „Павелъ 
продолжилъ слово до полуночи. Въ горницѣ... было довольно 
свѣтильниковъ“ (Дн. 20, 7 -  8). Счетъ дней въ Св. Писаніи 
ведется іудейскій, по которому день начинается съ вечера и 
продолжается до вечера слѣдующаго дня (Левитъ 28, 32. Быт. 
6—8—13). Значитъ, ап. Павелъ проповѣдывалъ и преломилъ 
хлѣбъ въ Троадѣ на собраніи, бывшемъ въ субботу вечеромъ 
или подъ воскресенье. На разсвѣтѣ же въ воскресенье (Дн. 20, 
11) онъ отправился изъ Троады въ дальнѣйшій путь, т.-е. въ 
Ассъ. Отсюда ясно, это ап. Павелъ считалъ воскресный день 
рабочимъ и провелъ его не священномъ собраніи, а въ до­
рогѣ. Слѣдовательно, и Троадскіе ученики отнюдь не святили 
воскреснаго дня покоемъ и собраніями съ преломленіемъ 
хлѣба.

— Нельзя, Петръ, согласиться съ тобою,--отвѣчалъ я. -  
Во-первыхъ, изъ примѣра Христа и другихъ апостоловъ мы 
видимъ, что собраніе съ преломленіемъ хлѣба совершалось 
ими не въ субботу вечеромъ, а вечеромъ въ воскресенье, 
т.-е. подъ 2-й  день недѣли (ев. Лк. 24, 29, 30, 35. Мр. 19, 
14. Ін. 20, 19). Слѣдовательно, если собраніе Троадскихъ уче­
никовъ было „въ первый день недѣли вечеромъ* (Дѣян. 20, 
7, 8), то его нужно понимать такъ же, какъ и собраніе апо­
столовъ „въ первый день недѣли вечеромъ" (Ін. 20, 19), т.-е.



-  112

что оно произошло подъ 2-й день недѣли. Это ясно и изъ 
повѣствованія ев. Луки, что( ап. Павелъ отправился въ путь 
не на разсвѣтѣ перваго дня недѣли, а на разсвѣтѣ слѣдую­
щаго дня за первымъ днемъ недѣли, т.-е. въ понедѣльникъ. 
Очевидно, что воскресенье ап. Павелъ провелъ въ священ­
номъ покоѣ и собраніи съ преломленіемъ хлѣба. Что касается 
приведеннаго тобою счета дней, по которому вечеръ даннаго 
дня принадлежитъ не этому дню, а слѣдующему за нимъ, то 
должно замѣтитк, что въ Св. Писаніи употребляется и дру­
гой счетъ дней, не іудейскій, а языческій-римскій, по кото­
рому день считается отъ полуночи до полуночи, и, слѣдо­
вательно, вечеръ дня принадлежалъ тому же дню. Такой 
счетъ дней употребленъ евангелистами при описаніи явленій 
воскресшаго Христа ученикамъ, когда на собраніяхъ учени­
ковъ совершалось и преломленіе хлѣба. Такъ, напримѣръ, 
говоря о явленіи Христа одиннадцати апостоламъ, возлежав­
шимъ на вечери, ев. Іоаннъ пишетъ: „въ тотъ оісе первый 
день недѣли вечеромъ“ (20, 19)... Здѣсь вечеръ подъ понедѣльникъ 
считается частью дня воскреснаго, какъ и тотъ же вечеръ, 
когда Христосъ возлежалъ съ учениками въ Еммаусѣ. И вотъ 
такое римское счисленіе дней, конечно, было и у Троадскихъ 
христіанъ, которые составились не изъ іудеевъ, а изъ языч­
никовъ. Въ то время Троада была Римскою провинціей. Из­
вѣстно же, что ап. Навелъ чуждымъ еврейскаго закона не 
навязывалъ предписаній этого закона (1 Кор. 9, 21). Да и 
ев. Лука, будучи родомъ грекъ, писалъ Дѣянія Апостоловъ 
Ѳеофилу, отнюдь не еврею. Ясно, что Троадскіе христіане 
собрались для преломленія хлѣба, по примѣру другихъ апо­
столовъ и Христа, вечеромъ подъ понедѣльникъ, считая этотъ 
вечеръ еще продолженіемъ перваго дня недѣли, или воскре­
сенья. Ясно также и то, что ап; Павелъ отправился въ путь 
на разсвѣтѣ въ понедѣльникъ, какъ и говоритъ ев. Лука: „въ 
слѣдующій день" за первымъ днемъ недѣли. Я не буду уже 
говорить о томъ, что въ Св. Писаніи ясно сказано, что со­
брались Троадскіе христіане для преломленія хлѣба „въ пер­
вый день недѣлни ').

1) Если бы мы и допустили, вопреки ясному смыслу Св. Писанія, что 
данное собраніе было подъ воскресенье, то опять-таки и по европейскому 
счету имъ святился бы первый день недѣли... А изъ того, что ап. Павелъ 
отправился въ путь, какъ думаютъ сектанты, на разсвѣтѣ воскресенья.



— 113 —

— Ну, хорошо,—отвѣчалъ Петръ.—Пусть собраніе было въ 
воскресенье. А все же ап. Павелъ совершилъ преломленіе 
хлѣба послѣ полуночи, т.-е. по вашему счету уже во второй 
день недѣли, а не въ воскресенье, что видно изъ сравненія 
стиховъ 7 и 11 гл. 20 Дн. Ап.

— Й опять, Петръ, ты извращаешь Св. Писаніе, — заявилъ 
я.—Въ Дѣяніяхъ апостольскихъ не сказано, что ап. Павелъ 
•совершилъ преломленіе хлѣба „послѣ п о л у н о ч и Тамъ лишь 
сказано, что ап. Павелъ велъ продолжительную бесѣду „до 
полуночи“. Во время этой бесѣды, „до полуночи", съ юношею 
случилось несчастіе, такъ что апостолъ прервалъ эту бесѣду, 
а затѣмъ, войдя снова въ горницу, преломилъ хлѣбъ и вку­
силъ. Послѣ преломленія онъ продолжилъ бесѣду не только 
„до полуночи", но „даже до разсвѣта", и потомъ вышелъ 
(Дн. 20, 7—11). Ясно, что и событіе съ юношею, и преломле­
ніе хлѣба произошли „во время продолжительной бесѣды 
Павловой... „до полуночи“ (ст. 7—9), а не послѣ полуночи, 
т.-е. въ воскресенье. Выраженіе же ев. Луки: бесѣдовалъ 
довольно, даже до разсвѣта* (ст. 11),—если и говоритъ о чемъ, 
такъ только о томъ, что ап. Павелъ и послѣ преломленія 
продолжилъ бесѣду съ полуночи, даже до разсвѣта, но отнюдь 
не даетъ данныхъ для заключенія о совершеніи преломленія 
хлѣба въ этотъ второй періодъ бесѣды, такъ какъ означен­
ное преломленіе ясно отнесено къ первому періоду бесѣды 
„до полуночи“ и, можно думать, состоялось въ концѣ первой 
бесѣды. Посему-то и говоритъ ев. Лука,, что Троадскіе уче­
ники собрались въ первый день недѣли не только для бесѣды, 
но и для „для преломленія хлѣба“ (ст.- 7). Необходимо еще 
замѣтить, что выраженіе: „до разсвѣта“ означаетъ время, 
когда еще совсѣмъ темно, такъ какъ даже выраженіе: „на 
р а з с в ѣ т ѣ и то означаетъ, что „было еще темно" (ср. Мѳ. 
28, 1. Іоан. 20, 1). Слѣдовательно, съ полуночи до разсвѣта— 
время короткое, и если на это время отнестц преломленіе 
хлѣба и вкушеніе, то явится совершенно непонятнымъ, какъ 
же ев. Лука говоритъ, что и послѣ преломленія ап. Павелъ 
„бесѣдовалъ довольной.. Все это и свидѣтельствуетъ о томъ,

нельзя заключить, что воскресенье было днемъ рабочимъ. Вѣдь ап. Павелъ 
отправился опять-таки на проповѣдь, а не на житейскую работу, и спѣ­
шилъ въ Іерусалимъ къ Пятидесятницѣ (Дн. 20, 13—16). Подобными же 
путешествіями не нарушалась и суббота (Мѳ. 12).

ГОЛОСЪ ЦЕРКВИ. 8



— 114

о чемъ ясно говоритъ и самъ ев. Лука, что и священное 
собраніе, и преломленіе хлѣба состоялись въ первый день 
недѣли. И лишь ап. Павелъ, отъѣзжая, затянулъ нѣсколько 
свою бесѣду, чтобы прямо съ бесѣды на разсвѣтѣ понедѣль­
ника отправиться въ Ассъ.

— Еще при жизни своей Христосъ училъ, что „въ дни по­
коя" („въ субботы") можно дѣлать добро (Мѳ. 12, 12). И вотъ 
ап. Павелъ повелѣваетъ христіанамъ святить день христіан­
скаго покоя—первый день недѣли—дѣлами благотворительности 
и милосердія, о чемъ человѣкъ въ другіе дни за житейскою 
суетою можетъ и позабыть, или недостаточно исполнить этотъ 
христіанскій долгъ. „При сборѣ же для святыхъ, пишетъ ап. 
Павелъ Коринѳянамъ, поступайте такъ: въ первый день не­
дѣли каждый изъ васъ пусть отмѣчаетъ у себя и сберегаетъ, 
сколько позволитъ ёму состояніе, чтобы не дѣлать сборовъ, 
когда я приду. Когда же приду, то которыхъ вы изберете, 
тѣхъ отправлю съ письмами для доставленія вашего подая­
нія въ Іерусалимъ" (1 Кор. 16, 1—3). Такъ первый день не­
дѣли выдѣлялся у христіанъ во времена Апостоловъ изъ среды 
другихъ дней, какъ день усиленнаго сбора подаяній для неиму­
щихъ братій по вѣрѣ.

—  Но какой же тогда покой въ первый день недѣли, когда 
въ этотъ день производились сборы?—возразилъ Петръ.

— Добрыми дѣлами на пользу ближнихъ никогда, Петръ, 
покой не нарушался. Это мы видимъ изъ жизни Христа 
(Мѳ. 12, 10— 13; Лк. 13, 12— 13; 14, 4; Іоан. 9, 7; 5, 2— 9); и 
изъ Его отвѣта фарисеямъ: „въ субботы можно дѣлать добро". 
Только фарисеи соблазнялись дѣлами милосердія въ дни по­
коя. Сверхъ того, ап. Павелъ говоритъ не о публичныхъ сбо­
рахъ, хотя и такіе сборы отнюдь не нарушили бы покоя свя­
щеннаго дня, а только о томъ, чтобы каждый отлагалъ у  себя 
и сберегалъ, сколько позволитъ ему состояніе.

— Но если, этими приношеніями освящался первый день 
недѣли, то почему ап. Павелъ не пріурочилъ ихъ къ бого­
служебнымъ собраніямъ христіанъ въ тотъ же день, а по­
велѣлъ производить ихъ дома „у себя", т.-е. частно?—снова 
вопросилъ Петръ.

— Да потому, Петръ, чтобы такими приношеніями не 
нарушить порядка или тишины самыхъ моленій, что слу­
чилось бы при массѣ приношеній. И потому еще, чтобы всѣ



— 115 —

участвовали въ моленіи, тогда какъ при иной обстановкѣ 
дѣла нѣкоторымъ пришлось бы все время провести въ пріемѣ 
и сортированіи приношеній. Да и каждый у себя въ домѣ 
могъ лучше- сберечь свои приношенія. Словомъ, такой 
способъ сбора подаяній нашелъ наилучшимъ самъ ап. Па­
велъ. Посему намъ нечего критиковать ап. Павла. Для насъ 
важно лишь то, что такія подаянія были пріурочены къ 
первому дню недѣли и, слѣдовательно, назывались воскрес­
ными. А что добрыми дѣлами освящается, а не пятнается 
покой дня, такъ объ этомъ и Христосъ не разъ говорилъ, и 
спорить объ этомъ пристойно только фарисеямъ.

Итакъ, мы видимъ, что апостолы и прочіе христіане, по 
примѣру Христа, считали первый день недѣли днемъ покоя, 
днемъ священныхъ собраній и преломленія хлѣба, днемъ радости 
и мира, днемъ усиленной благотворительности и милосердія. 
И въ этотъ же первый день недѣли апостолы впервые явили 
міру воскресшаго Христа и подали новообращеннымъ даръ 
Св. Духа. Такъ освящали первый день недѣли христіане 
апостольскихъ временъ.

.?) — Замѣчательно, что еще въ ветхозавѣтныя времена 
пророки возвѣстили будущую славу дня воскресенія Христова 
или перваго дня недѣли.

— Мы что-то не знаемъ такихъ пророчествъ,—недоумѣвая, 
проговорилъ Петръ.

— И неудивительно, Петръ, — отвѣчалъ я. Иначе вы 
праздновали бы воскресный день. Развѣ только упорство 
сердца вашего и при разумѣніи пророческихъ словъ помѣ­
шало бы вамъ свято хранить первый день недѣли. Но я 
надѣюсь на ваше сердце и потому приведу пророчества о 
славѣ воскреснаго дня.

Бъ одномъ изъ псалмовъ пророкъ Давидъ восклицаетъ: 
„славлю Тебя, что Ты услышалъ меня и сдѣлался моимъ 
спасеніемъ. Камень, который отвергли строители, едѣлался 
главою угла: это—отъ Господа, и есть дивно въ очахъ на­
шихъ. Сей день сотворилъ Господь: возрадуемся и возвеселимся 
въ оный! О, Господи, спаси же“! (Исая. 117, 21—25). Что при­
веденныя слова имѣютъ пророческій, мессіанскій смыслъ— 
это весьма ясно указано пророкомъ Исаіею и особенно Самимъ 
Мессіею—Христомъ и апостолами (Исаіи 8, 14, 28, 16. Мѳ. 21,

8 *



-  116 —

42. Лк. 20, 17. Дѣян. 4, 11. 1 ГІетр. 2, 4 -8 . Римл. 8. 33. 
Ефес. 2, 20). Подъ „камнемъ* Псалмопѣвецъ разумѣлъ Го­
спода—Криста. Итакъ, день, когда Христосъ „дѣлался спа­
сеніемъ сотворенъ Господомъ и въ тотъ день должно „ра­
доваться и веселиться^. Въ какой же день Христосъ „сдѣлался 
спасеніемъ и главою угла“? На это намъ отвѣчаетъ и при­
томъ съ неоспоримою ясностью ап. Петръ: „насъ, пишетъ 
онъ, крещеніе спасаетъ воскресеніемъ Іисуса Христа" (1 Петр. 
3, 21. 1, 3. 5.10), И въ своей рѣчи къ израильтянамъ тотъ 
же апостолъ подробно раскрываетъ мысль, что отверженіе 
камня—это распятіе Христа, а что камень содѣлался главою 
угла и спасеніемъ— это воскресеніе Христа (Дѣян. 4, 10—12. 
33). Другой апостолъ также подробно раскрываетъ намъ, что 
именно въ воскресеніи Христа наше спасеніе и что безъ 
воскресенія Христа мы погибли бы (1 Коринф. 15, 17—22; 57). 
Да и самъ Псалмопѣвецъ видитъ именно въ воскресеніи 
Христа свое спасеніе или свой покой, какъ покой Христа 
(Дѣян. 2, 24 — 35). Слѣдовательно, день, когда Христосъ 
сдѣлался спасеніемъ и главою угла,—это день Его воскресенія 
или первый день недѣли. И объ этомъ-то днѣ пророкъ Давидъ 
и восклицаетъ: „сей день сотворилъ Господь: возрадуемся и 
возвеселимся въ оны.іГ! Пророческое приглашеніе Псалмопѣвца 
сбылось, когда ученики Христа, по повелѣнію воскресшаго 
Христа: „радуйтесь и еще „миръ вамъ“ (Мѳ. 28, 9. Ін. 20, 19, 
21,26), дѣйствительно „обрадовались“ (Ін. 20,20. Лк. 24,41. 
Мѳ. 28,8—9) въ день воскресенія Христа или въ первый 
день недѣли. Такъ Христосъ повторилъ приглашеніе Давида 
и повелѣлъ Своимъ ученикамъ исполнить оное въ первый 
день недѣли,—и ученики Христа исполнили его (Іи. 20, 20). 
День воскресенія Христова, во исполненіе пророчества, сталъ 
для нихъ днемъ Господнимъ, днемъ радости и веселья во 
Христѣ.

Ап. Павелъ указываетъ еще на одно пророчество о хри­
стіанскомъ покоѣ и подробно выясняетъ смыслъ его. Это 
пророчество 94-го псалма: „Я поклялся въ гнѣвѣ Моемъ, что 
они не войдутъ въ покой М ой“ (ст. 11). Здѣсь, по объясненію 
ап. Павла, нельзя разумѣть ветхозавѣтный покой, или покой, 
доставленный народу израильскому Іисусомъ Навиномъ, когда 
онъ ввелъ израильтянъ въ землю обѣтованную, такъ какъ 
въ томъ и другомъ покоѣ израильтяне уже пребыли до



— 117 —

Псалмопѣвца. Но чрезъ Давида Духъ Святый говоритъ о 
„другомъ днѣ покояи, въ который еще никто въ то время не 
входилъ, и о которомъ дано лищь обѣтованіе. Въ этотъ покой 
„входимъ мы увѣровавшіе" во Христа, какъ „сдѣлавшіеся 
причастниками Христу, и въ этотъ новый покой или новое 
„субботство" зоветъ ап Павелъ и весь „народъ Божій" или 
израильскій. Слѣдовательно, въ пророчествѣ 94-го псалма 
(ст. 7—11) ап. Павелъ видитъ ясное указаніе на новозавѣтный 
или Христовъ покой. И это пророчество сбылось при Христѣ, 
потому что со времени Христа явилась, по ап. Павлу, воз­
можность для увѣровавшихъ во Христа войти въ этотъ покой 
(Евр. 3, 7—11, 14, 4, 1—11). Покоемъ же Христа называется 
въ Св. Писаніи, какъ я уже говорилъ, Его воскресеніе'). 
Такъ училъ и Псалмопѣвецъ, который изрекъ пророчество 
о покоѣ (Дѣян. 2, 23—32).

— А, быть-можетъ, ап. Павелъ разумѣетъ здѣсь подъ 
„покоемъ" наше воскресеніе изъ мертвыхъ, — нерѣшительно 
замѣтилъ Петръ. — Тогда мы еще не можемъ праздновать 
этотъ „покой", такъ какъ еще нѣтъ воскресенія мертвыхъ.

— Прежде всего, Петръ,—отвѣчалъ я ,—ап. Павелъ гово­
ритъ о покоѣ Христа: „покой Его“ (Евр. 4, 1). И въ покой 
Христа „мы в х о д и м ъ и „кто вошелъ въ покой Его, тотъ и 
самъ успокоился",.. (Евр. 4, 3, 10). Христосъ же уже воскресъ, 
посему мы и празднуемъ покой Христовъ. Собственный же 
покой мы получимъ въ воскресеніе мертвыхъ, но надежду 
на этотъ покой-мы уже получили въ покоѣ или воскресеніи 
Христа. Иначе, есди бы мы не вошли въ покой Христа и 
въ надежду собственнаго покоя, то мы были бы несчастнѣе 
всѣхъ человѣковъ (1 Коринф. 15, 18—23).

Такъ предсказана св. пророками слава перваго дня недѣли, 
который мы, по слову пророческому, должны называть, „днемъ 
Господнимъ, великимъ и славнымъ^, „днемъ ПОКОЯ, радости и 
веселья" .

4) —  А гдѣ въ Св. Писаніи сказано, чтобы мы называли первый 
день недѣли воскреснымъ днемъ? — какъ бы нехотя вопросилъ 
меня Петръ.

Видно было, что онъ совершенно потерялъ подъ собою

•) Сравн. 1 ГІетр. 1,3-5, 10—12.



—  118 —

почву и у него уже не было матеріала для возраженія 
противъ празднованія перваго дня недѣли.

— А развѣ нельзя назвать день, когда воскресъ Христосъ, 
днемъ воскресенія, или воскреснымъ? — въ свою очередь 
спросилъ я Петра.

— Да оно-то можно,—отвѣчалъ Петръ,—а все же лучше 
показать отъ Писанія.

— Видишь, Петръ, ты все требуешь привести букву Пи­
санія, а между тѣмъ мы служители не буквы, а духа, потому 
что буква, убиваетъ, а духъ животворитъ (2 Корине. 3, 6). 
Но все же, чтобы не соблазнить тебя, приведу тебѣ и букву 
Писанія, гдѣ отъ имени событія воскресенія Христова и 
самый день называется воскреснымъ, подобно тому какъ и 
у евреевъ отъ имени покоя—субботы сталъ и седьмой день 
какъ время покоя, называться субботою, или субботнимъ 
днемъ. И вообще въ Писаніи нерѣдко отъ имени праздника 
получаетъ себѣ названіе и самый день, на который падаетъ 
праздникъ (Лев. 23.; Дѣян. 2, 1). Посему отъ имени событія 
воскресенія Христова и день, когда Онъ воскресъ, или первый 
день недѣли, называется днемъ воскреснымъ. Такъ именуетъ 
этотъ день св. Іоаннъ: „я былъ въ духѣ въ день воскресный“ 
(Апок. 1, 10).

— Здѣсь, по-нашему, неправильный переводъ съ гре­
ческаго, — возразилъ Петръ. — Въ греческомъ подлинникѣ 
сказано: „Кѵдіяху іуіьуа", т.-е. день Господень. А днемъ 
Гоподнимъ называлась суббота (Исаіи 58, 13). а не первый 
день недѣли. Слѣдовательно, св. Іоаннъ былъ въ духѣ въ 
день субботній.

— Позволь, Петръ, — отвѣчалъ я. — Всегда ты твердилъ, 
чтобы бесѣдовали съ вами только по русской библіи. Теперь 
же ты не довѣряешь и русской библіи. Нехорошо. Далѣе, 
ты глубоко неправъ въ своемъ утвержденіи, что „днемъ 
Господнимъ“ называется въ Св. Писаніи только седьмой день 
недѣли, или еврейская суббота. Правда, пр. Исаія, называетъ 
субботу, какъ день, посвященный евреями Господу (Исаія 31, 
15), „отрадою, святымъ днемъ Господнимъ, чествуемымъ*... Но 
я уже подробно указалъ, что въ Новомъ Завѣтѣ „днемъ 
радости" и также „днемъ Господнимъ“ называется уже не 
седьмой, а первый день недѣли, потому что этотъ день хри­
стіане посвящали Господу (Мѳ. 28, 8— 9, Лк. 24, 32, Іоан. 20,



— 119

19, 20, 21, 26 Псалм. 117, 24; Дѣян. 1, 7, 2, 20, 21, ІОИЛЯ 2, 
31, Псал. 117, 24). А такъ какъ св. Іоаннъ былъ въ духѣ въ 
Новомъ Завѣтѣ, то подъ „днемъ Господнимъ* онъ, конечно, 
и разумѣлъ Новозавѣтный „день Господень*, или день 
воскресенія Христа. Къ тому заключенію мы приходимъ и 
изъ сопоставленія двухъ выраженій Св. Писанія Новаго 
Завѣта: „Кѵдіаху урёдаи (Апоак. 1, 10) и „Кѵшхоѵ 6еІлѵоѵи 
(і Кор.'11, 20). Въ послѣднемъ случаѣ подъ „вечерею 
Господнею" разумѣется „вечеря Христова“, а потому и „день 
Господень"—это день Христовъ, каковымъ отнюдь не можетъ 
быть еврейская суббота, а, какъ я уже изъяснилъ, является 
первый день недѣли или день воскресный. Такъ и природные 
греки понимаютъ данное выраженіе, которое и переведено 
на русскій языкъ: „въ день воскресный, а на славянскій: „въ 
день недѣльныйи (т.-е. день, съ котораго начинается новая 
недѣля, или седьмица1). И какъ въ древности Богъ воззвалъ 
къ ветхозавѣтному пророку Моисею изъ среды облака въ 
день ветхозавѣтнаго покоя, т.-е. въ седьмый день (Исх. 24, 
16), такъ въ Новомъ Завѣтѣ Христосъ воззвалъ къ ново­
завѣтному пророку въ день новозавѣтнаго покоя, т.-е. въ 
первый недѣли или въ день воскресный (Апок. 1, 10). Итакъ, 
и прямое свидѣтельство Св. Писанія, и здравый смыслъ 
нашъ ясно говорятъ намъ, что мы имѣемъ полное право 
именовать.первый день недѣли днемъ воснреснымъ.

Петръ смолкъ. Понуривъ голову, онъ больше не возражалъ. 
Тогда я вкратцѣ повторилъ предъ слушателями, что право­
славные христіане, какъ правильно по Св. Писанію славящіе 
Христа, должны согласно прямой заповѣди и примѣрамъ изъ 
жизни Христа и его учениковъ, свято хранить первый день 
недѣли, какъ день Христова покоя, какъ день Его воскресенія и 
явленій ученикамъ, а также и подачи послѣднимъ Св. Д ух а . 
Этотъ день они должны проводить въ радости и мирѣ во 
Христѣ, въ священныхъ собраніяхъ съ вечерею Христовой, въ

1 1 14 христіанская древность свидѣтельствуетъ о томъ же. Такъ въ за­
конѣ имп. Валентиніана отъ 396 г. къ названію „день солнца" присоединено 
поясненіе: „который весьма многіе имѣютъ обыкновеніе называть „днемъ 
Господнимъ* (ботіпіса сііез). Въ законѣ же Гонорія отъ 409 г. употреблено 
лишь одно названіе: „день Господень* (Смирнова. Праздн. воскр. дня. 
73). Отсюда это назначеніе перешло и во всѣ романскія нарѣчія: „сіошепіса*, 
„(Іотіп^о", „бітапсЬе".



—  120 —

дѣлахъ милосердія и благотворительности и , наконецъ, должны 
называть этотъ день днемъ Господнимъ, великимъ, славнымъ и 
воскреснымъ.

На этомъ и кончилась наша бесѣда. Въ ней я исчерпалъ 
всѣ возраженія, какія только приводятся сектантами и ихъ 
печатною литературою противъ празднованія воскреснаго дня 
якобы „на основаніи Св. Писанія11,

В) 0 субботѣ и воскресномъ днѣ по Св. Преданію и древ­
нѣйшей христіанской письменности.

Иногда сектанты стараются оправдать себя свидѣтельствами 
христіанской древности, именуемой ими „преданіемъ". Въ та­
кихъ случаяхъ, прежде всего, необходимо поставить имъ на 
видъ ихъ собственное противорѣчіе, такъ какъ въ принципѣ 
они противъ всякихъ „преданій11, а между тѣмъ, когда 
имъ эти „преданія" какъ бы на руку, они не прочь пользо­
ваться ими.

Обычно сектанты говорятъ: „празднованіе воскреснаго дня 
впервые введено закономъ Константина Великаго отъ 321 г., 
когда повелѣно чествовать „достопочтенный день солнца", 
или день воскресенія. Въ то время Константинъ былъ еще 
язычникомъ (христіанство онъ-де принялъ въ .323 г.), и 
законъ его учреждалъ языческій праздникъ солнца, или 
воскресенія. Этотъ гражданскій праздникъ былъ введенъ и 
въ церковную жизнь христіанъ папою Сильвестромъ, который 
воспользовался закономъ Константина, чтобы придать празд­
нованію перваго дня недѣли характеръ законнаго церковнаго 
учрежденія. Со времени же утвержденія декретомъ Юстиніана 
въ 538 г. главенства во всей церкви Римскаго папы, празд­
нованіе воскреснаго дня или перваго дня недѣли стало по­
всемѣстнымъ".

— Но, во-1-хъ, Константинъ Великій считалъ себя хри­
стіаниномъ съ 313 г.; такъ что до 321 г. онъ уже издалъ 
много распоряженій въ пользу христіанской церкви. Къ 
числу такихъ распоряженій принадлежалъ законъ 321 г., 
ограждавшій чествованіе христіанами воскреснаго дня, со­
впадавшаго съ празднованіемъ язычниками „дня. солнца". 
Впрочемъ, и христіане имѣли полное основаніе называть



—  121 —

свой воскресный день „днемъ солнца", разумѣя подъ „солн­
цемъ" Христа, Который есть Свѣтъ міру. Въ такомъ смыслѣ 
встрѣчаются эти имена въ законѣ Валентиніана отъ 386 г., 
гдѣ къ названію „день солнца" прибавлено поясненіе: „ко­
торый весьма многіе имѣютъ обыкновеніе называть „днемъ 
Господнимъ", или „воскресеньемъ". Постепенно названіе 
„день солнца" стушевалось, такъ что въ законѣ Гонорія отъ 
409 г. употреблено уже одно названіе: „день Господень". Но 
что языческаго въ этомъ названіи и христіанами перваго 
дня недѣли „днемъ солнца" не было ничего, — это ясно и 
изъ свидѣтельства Тертулліана (II в.): „если мы предаемся 
радости въ такъ называемый день солнца, то причиной тому 
совсѣмъ не то, чтобы мы поклонялись ему (солнцу)"... 
(Аполог. гл. XXXIX). Ясно, что законъ Константина Великаго 
былъ христіанскаго характера. Что же касается того, что 
законъ 321 г. якобы в первые установилъ празднованіе вос­
креснаго дня, то, какъ увидимъ ниже, христіанская древность 
весьма убѣдительно свидѣтельствуетъ о празднованіи хри­
стіанами воскреснаго дня задолго до Константина Великаго, 
который, такимъ образомъ, лишь оградилъ гражданскимъ 
закономъ силу церковнаго обычая, укоренившагося въ церкви 
издревле.

Во-2-хъ, папа Сильвестръ не имѣлъ нужды вводить въ 
церковное употребленіе обычай празднованія воскреснаго 
дня, опираясь на законъ Константина, такъ какъ означен­
ный обычай существовалъ въ церкви со временъ апостоловъ. 
Самое большее, что могъ сдѣлать папа Сильвестръ, — это 
оградить святость древняго церковнаго обычая и граждан­
скимъ закономъ Константина.

Въ-З-хъ, наконецъ, папское главенство въ церкви никогда 
не простиралось на восточную церковь, и никогда папы не 
бі^ли властителями всей церкви. Между тѣмъ, празднованіе 
воскресенія издревле было не только на западѣ, но и на 
востокѣ. Ясно, что ни Константинъ, ни папы не могли на­
вязать всей церкви обычай чтить воскресный день, а они 
могли лишь констатировать, или подтвердить и оградить 
святость того обычая, который укоренился въ церкви со вреліенъ 
св. апостоловъ.

Уже въ апостольскомъ правилѣ 64-мъ мы находимъ от­
личный отъ субботы „день Господень“, въ который, какъ и



—  122 —

въ субботу, запрещалось поститься: „аще кто изъ клира 
усмотрѣнъ будетъ постящимся въ день Господень, или въ 
субботу, кромѣ единыя токмо (великія субботы): да будетъ 
изверженъ. Аще же мірянинъ, да будетъ отлученъ11. Что 
„день Господень"' не суббота,— это видно изъ самаго текста 
64-го правила, въ которомъ „день Господень" отличается 
отъ субботы. Изъ сравненія же приведеннаго' правила съ 
правилами: Петра Александрійскаго (15-мъ), 1-гО Вселенскаго 
собора (20-мъ) и 6-го Вселенск. собора 55-мъ и 90-мъ),—мы 
убѣждаемся, что подъ „днемъ Господнимъ" апостолы разу­
мѣли день воскресный. Такимъ образомъ, христіанское свя­
щенное преданіе ясно свидѣтельствуетъ о чествованіи вос­
креснаго дня, т.-е. „дня Господня", уже при апостолахъ.

Въ „Ученіи двѣнадцати апостоловъ",—произведеніи, под­
линность и древность котораго (написано не позже конца I 
или начала II вѣка по Рождествѣ Христовомъ) неоспоримы,— 
читаемъ: „въ день Господень, собравшись вмѣстѣ, преломите 
хлѣбъ и благодарите" (Гл. XIV). Здѣсь также, на основаніи 
сказаннаго относительно 64-го правила апостольскаго, подъ 
„днемъ Господнимъ" нельзя разумѣть субботу, а только 
день воскресный, который и освящался собраніями съ прелом­
леніемъ хлѣба.

Въ „Постановленіяхъ святыхъ апостоловъ,—произведеніи, 
древность котораго (написано не позже II вѣка по Рожд. 
Христов.) внѣ сомнѣній,—читаемъ: „въ день воскресенія Гос­
подня, т.-е. въ день Господень, собирайтесь постоянно, благо­
даря Бога и исповѣдуя, чѣмъ благодѣтельствовалъ васъ 
Богъ чрезъ Христа" (стр. 225-я). Сходитесь въ зданіяхъ 
Господнихъ „въ день воскресенія Господня, т.-е. въ день Госпо­
день, возсылать хвалу Богу, сотворившему все чрезъ Іисуса 
и пославшему Его къ намъ, попустившему Его пострадать 
и воскресившему Его изъ мертвыхъ. Ибо, чѣмъ оправды­
вается предъ Богомъ тотъ, кто не ходитъ слушатъ спаси­
тельное слово о воскресеніи въ такой день, когда и три 
моленія совершаемъ, стоя, въ память Воскресшаго въ третій 
день, и когда бываютъ чтенія пророковъ, и проповѣдь еван­
гелія, и приношеніе жертвы, и дары священной снѣди" 
(стр. 95—99-я). Въ день Господень „пусть пребываютъ въ 
церкви ради ученія благочестія", онъ имѣетъ образъ воскре- 
сенія“ и есть „воспоминаніе воскресенія“ (стр. 221-я и 293-я)—



— 123 —

Такимъ образомъ, уже древнѣйшій памятникъ христіанской 
письменности ясно называетъ „днемъ Господнимъ“ именно 
„день воскресенія Господня“ и свидѣтельствуетъ о празднова­
ніи, почитаніи и освященіи христіанами воскреснаго дня со 
временъ апостольскихъ.

Въ посланіи апостола Варнавы, въ главѣ объ отмѣнѣ 
іудейской субботы (XV), читаемъ: „мы и проводимъ въ 
радости осьмой день, въ который и Іисусъ воскресъ изъ 
мертвыхъ.

Мужъ апостольскій св. Игнатій Богоносецъ (|107 году по 
Р. X.) въ посланіи къ Магнезійцамъ пишетъ: „Итакъ, если 
жившій въ древнемъ порядкѣ дѣлъ приближались къ но­
вому упованію и уже не субботствовали, но жили жизнію 
воскресенія... Посему, сдѣлавшись Его учениками, научимся 
жить по-христіански.., Нелѣпо призывать Іисуса Христа, а 
жить по-іудейски; ибо не въ іудейство увѣровало христіан­
ство, напротивъ, іудейство въ христіанство, въ которомъ 
соединились всѣ языки, увѣровавшіе въ Бога“ (Гл. IX и X).

Св. Іустинъ, мученикъ въ половинѣ II вѣка по Р. X., 
свидѣтельствуетъ, что христіане собирались въ день, назы­
ваемый воскресеніемъ, чтобы слушать чтенія апостольскихъ 
писаній (Апологія 1-я, гл. 67-я, 87-я и 89-я).

Тертулліанъ, отецъ церкви II вѣка, пишетъ: „если мы 
предаемся радости въ такъ-называемый день солнца (воскрес­
ный день), то причиною тому совсѣмъ не то, чтобы мы по­
клонялись ему (солнцу)... и мы празднуемъ его далеко не 
такъ, какъ іудеи, коихъ вы не знаете ни законовъ ни обря­
довъ" (Апол. XVI). Въ другомъ мѣстѣ тотъ же отецъ церкви 
пишетъ: „Духъ Святый не одобряетъ іудейскихъ праздни­
ковъ"... И „христіане совершенно отвергаютъ іудейскіе празд­
ники, къ которымъ Богъ нѣкогда благоволилъ". О какихъ 
праздникахъ, въ свою очередь, іудеи говорили, упрекая 
христіанъ, видно изъ слѣдующихъ словъ: „Развѣ мало ихъ 
(праздниковъ) у васъ (христіанъ)? У васъ ихъ болѣе, чѣмъ 
у язычниковъ... у васъ воскресеніе возобновляется черезъ каж­
дые семь дней“ (см. XXXIX гл., XIV и VI).

Въ концѣ III вѣка, въ царствованіе жестокаго гонителя 
христіанъ императора, Діоклетіана, по свидѣтельству исторіи, 
произошло слѣдующее событіе, ярко показавшее, какъ хри­
стіане чтили день воскресенія Х рист а: „въ городъ Карѳагенъ



124 —

привели однажды сорокъ девять человѣкъ христіанъ, взя­
тыхъ въ ближнемъ городѣ за участіе въ обществевномъ 
богослуженіи. Въ этой христіанъ были люди разнаго званія, 
разнаго возраста. Былъ священникъ съ четырьмя дѣтьми, 
былъ сановникъ, всѣми уважаемый за чесность и правди­
вость; были юныя дѣвы; всѣ были равно одушевлены пла­
менною вѣрою и любовію къ Богу и всѣ съ твердостію вы­
терпѣли мученія, славя и благодаря Бога и молясь за му­
чителей своихъ.

„Господи, помилуй ихъ! восклицалъ одинъ изъ мучениковъ: 
благодарю Тебя, Господи; Господи, даруй намъ терпѣніе, 
освободи служителей Твоихъ отъ рабства міру! Ты наша 
надежда, Боже, Всевышній, Боже Всесильный"!

Судья убѣждалъ христіанъ открыть мѣсто, гдѣ хранится 
у нихъ Священное Писаніе. „Оно у насъ въ сердцѣ",— 
отвѣчали нѣкоторые. Предали ихъ истязаніямъ. Судья убѣж­
далъ христіанъ отречься и тѣмъ спасти жизнь свою, но они 
всѣ единодушно отвѣчали: „Мы христіане и до послѣдней 
капли крови сохранимъ заповѣди Бога нашего".

— „Я не спрашиваю у тебя, христіанинъ ли ты,—сказалъ 
судья одному изъ мученниковъ;—а спрашиваю, присутство­
валъ ли ты при богослуженіи и праздновалъ ли ты день Вос­
кресный*.

— „Да,—отвѣчалъ тотъ,—мы праздновали день Воскресный 
со всевозможнымъ торжествомъ; мы не пропускали ни одного 
воскресенія безъ чтенія Священнаго П исанія11

Этотъ отвѣтъ такъ раздражилъ судью, что, по повелѣнію 
его, отвѣчавхпій былъ замученъ до смерти.

— „Былъ ли ты при Воскресномъ Б о го сл уж ен іи —спросилъ 
судья у Ампелія, хранителя священныхъ книгъ.

—  „Былъ вмѣстѣ съ братьями, праздновалъ Воскресеніе и 
имѣю священныя книги; онѣ въ сердцѣ моемъ",—отвѣчалъ 
Ампелій.

Другой юный христіаниъ, не дождавшись допроса, вос­
кликнулъ: пДень Воскресный—радость христіанина!  Я при­
сутствовалъ съ братьями при богослуженіи, ибо я христіа­
нинъ. Я  праздноваль день Воскресный, ибо я христіанинъ. Да 
будетъ это извѣстно".

— „Я христіанинъ,—воскликнулъ третій; — послѣ имени 
Самаго Іисуса Христа, это священнѣйшее изъ всѣхъ наз-



— 125 —

ваній, Я имѣю священныя книги, вырви ихъ изъ сердца 
моего"!

Между мучениками былъ ребенокъ, сынъ священника Са- 
турншса. И онъ воскликнулъ съ твердостью: „и я былъ при  
богослуженіи въ Воскресеніе, былъ тамъ добровольно!" *).

Такъ, до готовности мученически умереть за „день Воскрес- 
ный“, христіане въ глубокой древности святили богослужеб­
ными собраніями день Воскресенія Христа и проводили этотъ 
день „со всевозможнымъ торжествомъ“.

Къ тому же третьему вѣку по Р. Хр. относится и свидѣ­
тельство св. Петра Александрійскаго и празднованіи христіа­
нами воскреснаго дня. „Никто,—пишетъ св, Петръ Алек­
сандрійскій (•(• 306 г.),—да не осуждаетъ насъ за соблюденіе 
среды и пятка, въ которые дни благословно заповѣдано 
намъ поститься, по преданію... Воскресный же день провождаемъ, 
яко день радости, ради Воскресшаго въ оный. Въ сей день и 
колѣна преклоняти мы не пріяли“ (прав. 15-е). Здѣсь, такимъ 
образомъ, ясно засвидѣтельствована апостольская древность 
почитанія и празднованія воскреснаго дня.

Въ IV вѣкѣ уже первый вселенскій соборъ (325 г.) гово­
ритъ объ освященіи воскреснаго дня молитвенными собра­
ніями, когда запрещаетъ „преклонять колѣна въ день Госпо- 
подень... да стояще приносятъ молитвы В огу“ (20-е прав.). 
Подъ „днемъ Господнимъ" здѣсь должно разумѣть, конечно, 
день воскресный, что подтверждается и содержаніемъ прав. 
20-го, устанавливающаго одинаковую во всѣхъ епархіяхъ дис­
циплину во время молитвеннаго освященія христіанами явно 
новаго для нихъ „дня Господня", а не ветхой субботы, и 
затѣмъ правилами: Апост, 64-мъ, св. Петра Алекс. 15-мъ, 
6-го Всел. Соб. 55-мъ и 90-мъ и вышеизложенными свидѣ­
тельствами Постановлен. свят. Апост.".

Соборъ Лаодикійскій (364 г.) правиломъ 29-мъ повелѣ­
ваетъ: „не подобаетъ христіанамъ іудействовати, и въ суб­
боту гіраздновати, но дѣлати имъ въ сей день; а день воскрес­
ный преимущественно праздновати, аще могутъ; яко хри­
стіанамъ. Аще же обрящутся іудействуюіціе: да будетъ ана­
ѳема отъ Христа".

*) „Разсказы изъ исторіи Христіанской церкви". Бахметевой. Ч. I. стр. 
339- 310.



—  126 —

Св. Ѳеофилъ Александрійскій (•}■ 385 г.) пишетъ: „и обы­
чай и долгъ требуютъ отъ насъ чтити всякій воскресный 
день и празднованіи оный: понеже въ сей день Господь нашъ 
Іисусъ Христосъ проявилъ намъ воскресеніе изъ мертвыхъ. 
Почему и первымъ нарицается день сей въ Священномъ 
Писаніи, яко составляющій для насъ начало жизни, и осмымъ, 
яко пришедшій но субботѣ іудейской... Мы не поступимъ 
по обычаю ересей, не почитающихъ дня воскресенія Господа 
нашего Іисуса Христа" (прав. 1-е).

Въ томъ же вѣкѣ свидѣтельствуетъ о молитвенномъ освя­
щеніи „дня воскресенія“ и св. Василій Великій, который на­
зываетъ еще этотъ день „единою отъ субботы", или „пер­
вымъ", „единымъ", и „осмымъ"; онъ пишетъ, что праздно­
ваніе „дня воскресенія" принято „отъ апостольскаго преданія“ 
(пр. 91-е).

Въ VII вѣкѣ шестой вселенскій соборъ правиломъ 55-мъ 
подтвердилъ вышеприведенное Апост. пр. 64-е и затѣмъ 
90-мъ правиломъ повелѣлъ: „отъ богоносныхъ отецъ нашихъ 
канонически передано намъ не преклоняти колѣнъ во дни вос­
кресные, ради чести воскресенія Христова... Въ субботу, по 
вечернемъ входѣ священнослужителей въ алтарь, по при­
нятому обычаю, никто не преклоняетъ колѣнъ до слѣдую­
щаго въ вескресный день вечера... Нощь по субботѣ пріемля 
предтечею воскресенія Спасителя нашего, отселѣ духовно на­
чинаемъ пѣсни, и праздникъ изъ тьмы во свѣтъ преводимъ, 
такъ что съ сего времени всецѣлую нощь и день торжест­
вуемъ воскресеніе".

Приведенныя нами свидѣтельства христіанской письмен­
ности, со временъ апостоловъ и кончая VII вѣкомъ по Р. Хр., 
ясно опровергаютъ всѣ адвентистскіе вымыслы противъ празд­
нованія христіанами воскреснаго дня, основываемые адвен­
тистами на извращенныхъ ими данныхъ „преданія".

Св. Преданіе, какъ и Св. Писаніе, ясно говоритъ намъ объ 
отмѣнѣ у христіанъ субботняго покоя и замѣнъ его воскрес­
нымъ днемъ.

Православный миссіонеръ.

г т  >тгі а т  іа ти мп



Въ защиту приснопамятнаго 
Святителя-затворника.

Рѣдко кому неизвѣстно теперь имя почившаго еп. Ѳеофана— 
Вышенскаго затворника. Этотъ незабвенный Святитель-по­
движникъ столь ревностно потрудился ко благу Церкви 
Христовой, такъ много оставилъ послѣ себя высокодостой­
ныхъ и многополезныхъ трудовъ, переводныхъ и самостоя­
тельныхъ, такъ безупречно и свято прожилъ на землѣ, что 
его чтутъ теперь и ученые и неученые, и духовные и свѣт­
скіе, и монахи и міряне. Имя еп. Ѳеофана многіе произно­
сятъ не только съ уваженіемъ, но даже съ благоговѣніемъ.

Но вотъ нашлись недавно люди, которые дерзнули печатно 
запятнать свѣтлую память почившаго Святителя. Кто же 
это, спроситъ читатель? -Нѣкіе „Аѳонскіе иноки?!"... Такъ, 
по крайней мѣрѣ, подписана статья, помѣщенная въ № 20—21 
журнала „Итоги Жизни", подъ заглавіемъ: „Корни имябор- 
чества". Авторъ ея, желая, очевидно, множественнымъ чи­
сломъ своей подписи скрыть весьма ограниченное количество 
своихъ единомышленниковъ и боясь открыто назвать би. Ѳео­
фана по имени (такъ какъ самъ авторъ не могъ, конечно, 
не сознавать своей великой дерзости), корни имяборчества 
усмотрѣлъ не въ комъ иномъ, какъ въ этомъ праведникѣ- 
Святителѣ. Въ неоднократно повторяемой имъ фразѣ авторъ 
обвиняетъ еп. Ѳеофана въ злонамѣренномъ искаженіи по­
длинныхъ мыслей преп. Симеона Новаго Богослова, пред­
ставляющихъ будто бы подтвержденіе имябожнаго ученія, 
и даже въ разрушеніи догматовъ Церкви (?!). Искаженіе 
якобы сознательно допущено Святителемъ въ его переводѣ 
словъ преп. Симеона, изданныхъ на русскомъ языкѣ въ



—  128

днухъ выпускахъ. Кому не станетъ больно и тяжело выслу­
шивать такую странную и дерзкую клевету на высокодо­
стойнаго почившаго Святителя? Мнѣ приходилось и прихо­
дится заниматься твореніями нреп. Симеона Новаго Бого­
слова и пользоваться плодами трудовъ еп. Ѳеофана, поэтому 
я считаю своимъ нравственнымъ долгомъ кратко отвѣтить 
по поводу взведеннаго на послѣдняго обвиненія.

Желая исправлять почившаго переводчика, анонимный 
авторъ-аѳонецъ ссылается на твор. преп. Симеона, изданныя 
іѵ 2  сою 1886 г., какъ на подлинный греческій текстъ его 
твореній, и этимъ сразу же подрываетъ всякое довѣріе къ 
своей компетентности. Указанное изданіе представляетъ собою 
(въ 1-ой части) не греческій подлинникъ твор. Симеона, а 
новогреческій переводъ (92 словъ и 180 главъ), сдѣланный 
Діонисіемъ Загорѣемъ. Подлинный текстъ словъ Симеона 
Новаго Богослова доселѣ остается неизданнымъ и суще­
ствуетъ только въ рукописяхъ. Новогреческій же переводъ 
ихъ, насколько мнѣ извѣстно, довольно далекъ отъ дѣйстви­
тельнаго подлинника, представляя немало вставокъ, повто­
реній и поясненій, Что же касается русскаго перевода словъ 
преп. Симеона, сдѣланнаго съ новогреческаго еп. Ѳеофаномъ, 
то его также нельзя назвать вполнѣ дословнымъ и научно 
точнымъ. Святитель Ѳеофанъ въ своихъ переводныхъ тру­
дахъ (Добротолюбія, .словъ Симеона Н. Б. и др.) не ста­
вилъ себѣ исключительно научныхъ цѣлей, и желая сдѣ­
лать свои переводы какъ можно болѣе доступными, понят­
ными и краткими, допускалъ въ нихъ иногда самыя незна­
чительныя измѣненія и сокращенія, безъ всякаго, разумѣется, 
ущерба для дѣла и въ такой лишь мѣрѣ, что никогда не 
измѣнялъ основныхъ мыслей оригинала. Обвинять за это 
Святителя въ злонамѣренномъ искаженіи можетъ только 
несправедливая придирчивость съ явнымъ желаніемъ ума­
лить въ русскомъ обществѣ слишкомъ высоко стоящій авто­
ритетъ приснопамятнаго Святителя.

Посмотримъ однако, какія „искаженія“ усмотрѣлъ авторъ- 
аѳонецъ въ Ѳеофановскомъ переводѣ. Бъ словѣ 62 на стр. 325 

новогреческаго перевода между прочимъ читаемъ: ...оХа еіѵаі 
е'ѵа ([сос блоѵ лдовхѵѵеТтси еід бХа та ібиЬцата аѵтоѵ, хаі хщч'о- 
рата... Эти слова дѣйствительно опущены въ переводѣ еп. Ѳео­
фана, но, конечно, не злонамѣренно, какъ говорить аѳонецъ,



129 —

а единственно потому, что въ непосредственно слѣдующихъ 
затѣмъ строкахъ та же мысль неоднократно повторяется. 
Но отой же причинѣ сдѣланы и другія незначительныя со­
кращенія въ переводѣ еп. Ѳеофана. Между тѣмъ анонимный 
авторъ, взявшись исправлять почтеннаго переводчика, самъ 
искажаетъ въ своемъ переводѣ мысли иреп. Симеона, пере­
давая, напримѣръ, хад-е ціаѵ ѵлбзтавіѵ словами: „во единой 
сущности" (17 стр. „Йг' Жизни"), тогда какъ нужно пере­
вести: въ каждой Ипостаси. Невѣжество самозваннаго испра­
вителя обличается въ томъ еще, что ахатаХг/лтос у него 
почему-то означаетъ—вѣчный?!.. Ѳ-иоді*—познаніе?., аѵѵло- 
отлго?—непреложный?! и пр. Въ дѣйствительности же пер­
вое слово значитъ — непостижимый, второе; — созерцаніе и 
третье—ипостасный.

На слѣдующей 320 стр. новогреческаго перевода нашъ 
аѳонецъ тоже усмотрѣлъ у еи. Ѳеофана „искаженіе". Въ 
одномъ мѣстѣ здѣсь читается: Ліаті хіѲ-юа оі Хоуоі тсзѵ аѵд-дю- 
лоѵ деѵбтоі, хаі цатами, " ді Хоуод тоѵ Ѳеоѵ еіѵаі &соѵ, хаі 
аѵѵлдбтатод, хаі іѵеду)/д, Ѳеод аХт]&т}с. Переводъ еп. Ѳеофана 
передаетъ зту мысль въ нѣсколько укороченномъ видѣ, 
слѣдуя словамъ ап. Павла (Евр. 4, 12), такъ: „Слова чело­
вѣческія текучи и пусты. Слово же Божіе есть живое и 
дѣйственное" (вып. ІІ, стр. 108). Анонимный аѳонецъ обру­
шился здѣсь на еп. Ѳеофана за то, что въ приведенной 
выдержкѣ новогреческаго перевода находится якобы „дог­
матическое опредѣленіе всей истины объ именахъ, словахъ 
и дѣйствіяхъ Божіихъ" (стр. 23 „Итоги Жизни"). Но ничего 
подобнаго здѣсь нѣтъ. ГІреп. Симеонъ сравниваетъ здѣсь 
слова человѣческія съ Словомъ Божіимъ, какъ раньше 
предъ тѣмъ сравнивалъ Сына Божія съ сынами человѣче­
скими и Духа Святаго съ духами или душами человѣче­
скими (см. 326 стр. новогреческаго перевода и^Ю7 русскаго). 
Если Св. Отецъ называетъ здѣсь Слово Божіе Богомъ истин­
нымъ, то не всякое слово Божіе, а только Ипостасное (аѵѵ - 

лббтатод—см. новогреч. переводъ).
Замѣчательна еще софистика нашего смѣлаго автора, благо­

даря которой онъ легко отыскиваетъ и доказываетъ свои 
излюбленныя идеи. Напримѣръ, онъ постоянно умозаклю­
чаетъ такимъ образомъ: Богъ есть свѣтъ, слѣдовательно, и 
свѣтъ есть Богъ; поэтому вездѣ, гдѣ только у Симеона Но-

ГОЛОСЪ ЦЕРКВИ. 9



— ІЗО

ваго Богослова стоитъ слово „свѣтъ", онъ сейчасъ же при 
немъ ставитъ: „т. е. Богъ" и затѣмъ дѣлаетъ какіе ему 
угодно выводы. Прибѣгая къ такому произвольному обра­
щенію съ грамматическими формами, въ дѣйствительности 
далеко не всегда тожественными, можно доказать что-угодно. 
Христосъ Спаситель дѣйствительно сказалъ: „Азъ есмь свѣтъ 
міру" (Іоан. 8, 12), но намъ странно было бы слышать отъ 
Него: свѣтъ—это Я. Что такія произвольныя метаморфозы 
со словами недопустимы, пусть нашъ неиризванный критикъ 
поучится хотя бы у того же Симеона Новаго Богослова, ко­
торый однажды, напримѣръ, говоритъ: „Вѣдѣніе не есть 
свѣтъ, но свѣтъ есть вѣдѣніе" (вып. II, стр. 322).

Мы не будемъ подробно разбирать всю статью анонимнаго 
автора, такъ какъ не имѣемъ свободнаго времени, да и 
нѣтъ въ этомъ нужды. Скажемъ только, что нашъ аѳонецъ, 
допуская невѣжественный переводъ, постоянные софизмы и 
перетасовки словъ (напр., преп. Симеонъ пишетъ: „(Богъ) 
не только именуется тѣмъ самымъ, что я сказалъ, но и 
дѣйственно производитъ то самое"; передѣлавъ изъ этихъ 
словъ собственную фразу: „(Богъ) дѣйственно производитъ 
то самое, чѣмъ именуется", нашъ авторъ нашелъ здѣсь 
ученіе объ имени Божіемъ, какъ дѣйствіи Божіемъ; стр. 20 
„Итог. Жизни"), помимо всего этого, онъ умудряется даже 
искажать слова еп. Ѳеофана, точно передающія оригиналъ. 
Напримѣръ: л<Ъд 6 Ѳед<;, хаі та ле@1 Ѳеоѵ еіс. у еп. Ѳеофана 
точно переведено: „какъ есть Богъ, что есть окрестъ Бога" 
и проч., а у нашего критика измѣнено и стоитъ: „что какъ 
Богъ, такъ и все окрестъ Бога" и пр. (17 стр. „Ит. Жизни").

Анонимный авторъ разбираемой статьи обнаруживаетъ не 
только невѣжество и недобросовѣстность, но и крайнюю гор­
дость и самомнѣніе. Раздѣляемое имъ ученіе объ имени 
Божіемъ, которое по признанію самого изобрѣтателя его, схим. 
Иларіона, является новшествомъ, по заявленію нашего автора 
существуетъ болѣе 1100 лѣтъ (эту цифру онъ потому ука­
зываетъ, что Симеона Н. Б. по невѣжеству своему относитъ 
къ IX, а не къ XI вѣку), оно настолько-де важно, что 
преп. Симеонъ предвидѣлъ не только это величайшее ученіе, 
но даже и тѣ возраженія, которыя имѣли высказать противъ 
него пномыслящіе. Равно и еп. Ѳеофанъ, которому, конечно, 
и въ голову не могло придти, что среди аѳонскихъ иноковъ



—  131 -

появится нѣкогда такая странная и упорная прелесть, какъ 
имябожничество, не только-де не вмѣстилъ и не постигъ 
имябожнаго мудрованія, но для устраненія, его постарался 
даже злонамѣренно исказить мысли преп. Симеона въ своемъ 
переводѣ. Не слишкомъ ли очевидно здѣсь стремленіе воз­
величить, придать чрезвычайное значеніе самоизмыінлен- 
ному ученію, а въ существѣ дѣла—стремленіе возвысить не 
славу имени Божія, а себя и свое самочинное мудрованіе 
съ желаніемъ унизить, оклеветать и опозорить другихъ? 
А присвоеніе себѣ наименованія „Союза исповѣдниковъ"... 
(см. 26 стр. „Ит. Жизни"). Что это, какъ не самоканониза­
ція себя во святые и въ мученики?.. Пусть скажутъ намъ 
■опытные старцы: не явная ли это прелесть?

Упорствующимъ имябожникамъ нужно во что бы то ни 
стало подорвать довѣріе къ великому Святителю-подвижнику 
потому именно, что еп. Ѳеофанъ■ и въ жизни и въ сочине­
ніяхъ своихъ стоялъ на правильномъ, а не на прелестномъ 
пути умно-сердечнаго дѣланія. Нѣкоторые же изъ аѳонскихъ 
иноковъ уклонились съ этого пути въ прелесть: строгость 
монастырской жизни на Аѳонѣ, продолжительность богослу­
женія, обиліе келейнаго правила, состоящаго изъ большого 
количества положенныхъ молитвъ — все это послужило, къ 
сожалѣнію, для нѣкоторыхъ иноковъ поводомъ къ тонкой 
духовной гордости—прелести, на почвѣ которой весьма легко 
и привилось на Аѳонѣ имябожное ученіе. Съ другой сто­
роны, имябожникамъ необходимо подорвать авторитетъ еп. 
Ѳеофана и потому еще, что почившій Святитель, прекрасно 
во всѣхъ деталяхъ усвоившій святоотеческое православно­
церковное ученіе, дѣлалъ иногда незабвенному почившему 
пастырю о. Іоанну Кронштадскому письменныя замѣчанія по 
поводу нѣкоторыхъ неосторожныхъ его догматическихъ 
выраженій. Имябожники же, какъ извѣстно, постоянно 
ссылаются на слова о. Іоанна, понимая ихъ невѣрно: буква- 
листически и догматически.

Въ заключеніе своей статьи анонимный аѳонецъ называетъ 
приведенныя имъ изъ твор. пр. Симеона выдержки одними 
„изъ важнѣйшихъ святоотеческихъ мѣстъ, гдѣ изложено 
ученіе объ имени Божіемъ. Съ такой полнотой и ясностію, 
продолжаетъ онъ, ни одинъ Св. Отецъ Церкви не разсма-

9*



— 132 —

триваетъ сего вопроса, какъ св. Симеонъ Новый Богословъ “ 
(24 стр. „Ит. Жиз."). Дивное дѣло!.. Я неоднократно пере­
читывалъ творенія Симеона Новаго Богослова, но нигдѣ не 
нашелъ у него изложенія догматическаго ученія объ имени 
Божіемъ и вообще ничего въ пользу новоизмыпіленнаго 
ученія имябожниковъ. Напротивъ, я знаю у преп. Симеона 
мѣста, которыя говорятъ далеко не въ пользу имябожнаго 
мудрованія. Пусть нашъ авторъ потрудится въ томъ же 
разбираемомъ имъ 62 словѣ и даже на той же 325 стр. 
прочесть слѣдующее мѣсто: „о ояоіоі юѵтад ѵледаѵсо ало ха9-е 
6ѵоу.а$6аечоѵ оѵоуа, хаі Лоуоѵ, хаі дуиа, ѵяедРаіѵеі т)р хата- 
ѵоуоіѵ хад-е б іа ѵ о іа , переведенное у еп. Ѳеофана совершенно 
вѣрно: „Онъ (Богъ), будучи превыше всякаго именуемаго имени, 
слова и глагола, превышаетъ постиженіе всякаго ума“... (выи. И, 
стр. 105). Это ли не обличеніе имябожнаго ученія!.. Въ 48 
гимнѣ (подлинный текстъ гимновъ пр. Симеона помѣщенъ 
во второй части того же изданія его твореній, вышедшаго 
іѵ Ещт 1886 г.). Симеонъ говоритъ между прочимъ: „Любовь 
(рѣчь идетъ о Богѣ) не имя, но Божественная сущность" 
(  Ауащ уад оѵх бѵоух, аЛЛа оѵоіа деіа стр. 72). Такимъ обра­
зомъ, Св. Отецъ различаетъ имя отъ Божественной сущ­
ности. Вообще пр. Симеонъ учитъ, что Богъ-Троица хотя 
имѣетъ многія имена, но по существу есть „Свѣтъ неиме­
нуемый, какъ совершенно безъимянный" (<ра>; а/.ато.\6уаогоѵ, 
ш? сіѵш'лщоѵ лаѵту—это также подлинный текстъ 21-го гимна, 
стр. 31; ср. еще іЪМ. стр. 30, гдѣ о Божественномъ Свѣтѣ 
Св. Отецъ пишетъ, что Онъ — оѵоуа уау оѵх Іуеі).

Оканчивая настоящую свою замѣтку, позволимъ себѣ 
высказать пожеланіе, чтобы упорствующіе имябожники не 
мнимо—на словахъ только, а дѣйствительно на дѣлѣ при­
соединились къ Матери-Церкви, смирившись въ глубинѣ 
души и раскаявшись въ своемъ упорствѣ и горделивомъ 
самочинномъ мудрованіи. Пусть эти иноки подумаютъ, не 
слишкомъ ли далеко зашли они, что такъ беззастѣнчиво и 
дерзко поносятъ и безчестятъ не только живыхъ іерарховъ 
Церкви, но даже одного изъ почившихъ, того самаго, кото­
рый своими литературными трудами оказалъ неоцѣненную 
услугу какъ всему русскому православному люду, такъ въ 
особенности русскому иночеству, — того, который, будучи



—  133 —

епископомъ русской Церкви и высокообразованнымъ мужемъ 
по скромной и уединенной, воистину монашеской жизни, 
удивительному трудолюбію и непрестанному молитвенному 
подвигу явилъ себя много, много выше, безупречнѣе и 
святѣе тѣхъ изъ современныхъ аѳонскихъ иноковъ, которые, 
оставивъ на дѣлѣ молитву Іисусову, взялись за богослов- 
ствованіе и словопреніе и, не переставая изыскивать все­
возможныя мѣры и способы не къ прославленію имени 
Божія, а къ собственному самооправданію и самовозвели­
ченію, донынѣ коснѣютъ въ горделивомъ и упорномъ суе­
мудріи.

Если анонимный аѳонецъ, авторъ оспариваемой статьи, 
искренно преклоняется предъ авторитетомъ преп. Симеона 
Новаго Богослова, — дѣйствительно великаго Отца Церкви, 
то пусть онъ со своими единомышленниками прочтетъ и 
прочувствуетъ въ сердцѣ тѣ мѣста изъ твор. пр. Симеона, 
гдѣ онъ предостерегаетъ всѣхъ непризванныхъ вступать на 
опасный путь богословствованія. Вотъ нѣкоторыя изъ этихъ 
мѣстъ: „удивляюсь я тѣмъ, немалочисленнымъ людямъ,— 
пишетъ Св. Отецъ,—которые, прежде рожденія отъ Бога и 
прежде вступленія въ чадство Ему, не трепещутъ богослов- 
ствовать и бесѣдовать о Богѣ. Когда слышу, какъ многіе, 
не понимая божескихъ вещей.... и будучи исполнены грѣ­
ховъ, богословствуютъ о Богѣ и о всемъ Его касающемся,— 
безъ благодати Св. Духа, дающаго смыслъ и разумъ; тре­
пещетъ, ужасается и нѣкоторымъ образомъ изъ себя выхо­
дитъ духъ мой, помышляя, что, тогда какъ Божество для 
всѣхъ непостижимо, мы, не знающіе ни самихъ себя, ни 
того, что предъ очами нашими, съ дерзостію и безстрашіемъ 
Божіимъ приступаемъ философствовать о томъ, что непости­
жимо для насъ, особенно будучи пусты отъ благодати Св. 
Духа... Грѣшимъ мы даже тѣмъ самымъ, что допускаемъ 
при такомъ положеніи своемъ желаніе говорить что-либо о 
Богѣ. Ибо если трудно познать самого себя..., не тѣмъ ли 
паче трудно познать Бога“?... {слово 61, вып. II, стр. 92). 
„Если бы мы познавали самихъ себя, то не стали бы съ 
такою дерзостію говорить о Богѣ.... Если бъ мы знали са­
михъ себя, какъ слѣдуетъ, то никогда не подумали бы, что



— 134 —

достойны даже на небо воззрѣть и видѣть этотъ чувствен­
ный свѣтъ міра или пойирать ногами эту землю. Почему 
что можетъ быть нечистѣе того, кто въ гордостномъ само­
мнѣніи покушается учить о тѣхъ, яже Духа суть, безъ 
Духа? И что сквернѣе того, кто, не хотя покаяться и пред­
очистить себя, но минуя сіе, приступаетъ богословствовать“... 
(сл. 60, выи. II, стр. 85). „Ибо я думаю,^утверждаетъ преп. 
Симеонъ — что сіе покушеніе страшно, и что тѣ, которые 
дерзаютъ н̂ , него, будутъ осуждены Господомъ" (іЪісІ,, стр. 76) 
и пр.

О если бы эти слова святого и богомудраго Отца 
Церкви вызвали у упорствующихъ иноковъ если не слезы 
раскаянія, то хоть • бы нѣкоторое самоуісореніе и сокру­
шеніе!..

И. д. доцента Московск. Дух. Академіи

1914 г. 4 іюля.
Іером. Пантелеймонъ.



Къ вопросу о приводѣ въ Констан 
тинопольской церкви.

Съ половины прошлаго столѣтія въ Константинопольской 
церкви возникло оживленное внутреннее движеніе, напра­
вленное къ наилучшей постановкѣ и наиболѣе правильному 
рѣшенію многотрудной и весьма важной церковно-приход­
ской проблемы. Не только вселенскіе патріархи совмѣстно 
съ священнымъ синодомъ и народнымъ смѣшаннымъ совѣ­
томъ стремились къ упорядоченію и благрустройству цер­
ковно-приходской жизни, примѣнительно къ основнымъ за­
дачамъ центральнаго управленія въ Константинопольскомъ 
патріархатѣ, не только епархіальные архіереи съ мѣстными 
административными учрежденіями пытались урегулировать 
приходскія отношенія соотвѣтственно областнымъ запросамъ 
и потребностямъ, но и отдѣльныя общины, какъ городскія, 
такъ и сельскія, выступали съ проектами и уставами при­
ходской жизни и строя, имѣя цѣлью регламентировать, при 
содѣйствіи и подъ покровительствомъ церковной власти, 
установившіяся издавна мѣстныя церковно-приходскія отно­
шенія и закрѣпить въ общемъ канонисмѣ живую традицію 
приходской организаціи, сложившуюся примѣнительно къ 
положенію, составу и занятіямъ населенія того или иного 
большаго города, городка или села іі свидѣтельствовавшую 
о постоянномъ интересѣ и дѣятельномъ отношеніи кинота 
или прихода и ихъ представителей къ запросамъ мѣстныхъ 
жителей относительно храма, школы, ихъ имущества и т. д. 
Въ результатѣ, за послѣднія десятилѣтія въ предѣлахъ Кон­
стантинопольской церкви появилось большое собраніе отдѣль­
ныхъ кинотекихъ и приходскихъ уставовъ, одни изъ кото­
рыхъ имѣли примѣненіе въ устройствѣ и дѣятельности



—  136  —

общинъ въ Константинопольской архіепископіи, другіе регла­
ментировали приходскую жизнь въ провинціальныхъ горо­
дахъ европейскихъ и малоазійскихъ епархій обширнаго все­
ленскаго патріархата, иные, наконецъ, закрѣпляли въ опре­
дѣленныхъ предписаніяхъ живую традицію приходскихъ 
отношеній въ селахъ. И вотъ, фактически оказалась цѣлая 
и довольно сложная группа приходскихъ уставовъ для архі­
епископіи и митрополій Вселенскаго патріаршаго престола, 
которые не имѣли ни тождества между собою, ни существен­
наго совпаденія и согласія въ подробностяхъ, а напротивъ, 
представляли удивительное разнообразіе въ общемъ своемъ 
построеніи и въ детальной характеристикѣ частностей при­
ходской жизни и кинотскихъ отношеній. Приходскіе уставы 
оказались такъ же не сходны между собою, какъ разно­
образна была и есть и самая общинная жизнь—въ Констан­
тинополѣ и большихъ греческихъ городахъ, каковы Ѳесса- 
лоника и Смирна, или въ глухихъ городкахъ и селахъ Ма­
лой Азіи, въ непосредственномъ сосѣдствѣ христіанъ съ 
фанатичнымъ мусульманскимъ населеніемъ, или на вольныхъ 
островахъ Архипелага, вдали отъ центральной власти—гра­
жданской и церковной, или, наконецъ, въ гористомъ свобо­
долюбивомъ Эпирѣ, гдѣ гордую самодѣятельность греческой 
обхцины не сломили ни фанатизмъ и жестокости турокъ, ни 
постоянная международная борьба...

И нелегко было отыскать единство въ разнообразіи приход­
скихъ уставовъ, а между тѣмъ надлежало связать и ограничить 
многогранную и многоразличную приходскую жизнь единымъ и 
общимъ для всѣхъ приходовъ Вселенскаго патріархата уста­
вомъ. Эту задачу вселенская патріархія унаслѣдовала еще 
отъ эпохи составленія Общихъ канонисмовъ, положившихъ 
начало новому административному строю въ Константино­
польской церкви. Въ частности, приходская проблема пред­
ставлялась неотложною и въ кругѣ церковныхъ преобразо­
ваній, намѣченныхъ знаменитымъ вселенскимъ патріархомъ 
Іоакимомъ I I I  (ф 13 ноября 1912 года) во второе его патріар­
шество. При этомъ патріархѣ была образована, по совмѣст­
ному рѣшенію священнаго синода и народнаго смѣшаннаго 
совѣта, особая комиссія изъ духовныхъ и свѣтскихъ лицъ 
съ спеціальнымъ назначеніемъ составить единый приходскій 
уставъ.



137 —

Комиссія дала своей задачѣ широкую постановку и намѣ­
тила рѣшеніе приходскаго вопроса въ связи съ общимъ 
церковнымъ управленіемъ. Предстояло, въ частности, уяснить 
и опредѣлить взаимныя отношенія властей приходскихъ и 
епархіальныхъ, установить надлежащую область ихъ компе­
тенціи и намѣтить грань, за которую не должны были пе­
реходить въ своихъ полномочіяхъ и дѣйствіяхъ приходскія 
власти. Существенное значеніе имѣлъ вопросъ и объ избра­
ніи приходскихъ и иныхъ властей.

Комиссія составила два проекта устава. Первый проектъ 
канонисма объ избраніи и обязанностяхъ приходскихъ и 
иныхъ властей, дѣйствующихъ въ предѣлахъ Вселенскаго 
патріаршаго престола, принадлежитъ свѣтскимъ членамъ 
комиссіи г.г. Ѳ. Антоніади и К. Константиниди и былъ по­
ложенъ въ основу обсужденія предмета со стороны спеціаль­
ной комиссіи, которая, въ свою очередь, составила, на осно­
ваніи дальнѣйшей разработки вопроса, другой общій проектъ, 
объединившій всѣхъ членовъ комиссіи въ ихъ воззрѣніяхъ 
на церковно-приходское дѣло и отразившій въ постановкѣ 
и рѣшеніи церковно-приходскаго вопроса основныя идеи и 
духовныхъ, и свѣтскихъ дѣятелей вселенской патріархіи. 
Дальнѣйшее движеніе церковно-приходскаго вопроса состояло 
въ обсужденіи составленнаго 'комиссіею устава на общихъ 
засѣданіяхъ двухъ высшихъ административныхъ учрежденій 
Великой Христовой Церкви — священнаго синода и народ­
наго совѣта, подъ предсѣдательствомъ вселенскаго патріарха 
Іоакима III. Наша настоящая задача и состоитъ лишь въ 
раскрытіи одной этой страницы изъ богатой и разнообразной 
по содержанію новѣйшей исторіи церковно-приходскаго во­
проса въ Константинопольскомъ патріархатѣ.

*  *

Что касается сецаратнаго и перваго—по своему происхо­
жденію и назначенію—приходскаго устава, принадлежащаго 
Ѳ. Антоніади и К. Константиниди, то этотъ проектъ былъ 
представленъ на обсужденіе спеціальной комиссіи въ слѣ­
дующей редакціи.

1. Его Святѣйшество, вселенскій патріархъ, какъ духов­
ный началовождь и этнархъ, состоитъ предстоятелемъ всѣхъ 
властей, существующихъ въ предѣлахъ Вселенскаго престола,



-  138 —

и наблюдаетъ за ниміі. Около него несутъ служеніе двѣ 
высшія власти, именно святой и священный синодъ и по­
стоянный народный смѣшанный совѣтъ, обязанности кото­
рыхъ и способъ избранія опредѣляются Общими канонисмами.

2. Существующія въ предѣлахъ Вселенскаго престола 
власти суть приходскія и епархіальныя. Власти приходскія, 
будучи только административными и имѣя задачею управле­
ніе храма и школы, избираются непосредственно прихожа­
нами, составляющими обіцину, а власти епархіальныя, обле­
ченныя и судебнымъ полномочіемъ и имѣющія задачею болѣе 
общее управленіе архіепископіи Константинополя и митро­
полій, выбираются антипросопіей, для этого избираемой при­
хожанами только городовъ, въ которыхъ имѣютъ пребываніе 
митрополиты или епископы, какъ заключающихъ (въ составѣ 
своего населенія) большинство наиболѣе образованныхъ при­
хожанъ цѣлой епархіи.

1. Приходскія власти.

Приходъ.

3. Всякая православная община или кинотъ {хоіѵбхщ) со­
стоитъ вообще изъ всѣхъ православныхъ христіанъ, живу­
щихъ въ какомъ либо приходѣ (ёѵодіа) города, городка или 
села, имѣя духовнымъ своимъ началовождемъ архіерея, ко­
торый и представительствуетъ за нее предъ всѣми властями.

4. Каждый кинотъ пользуется правомъ, подъ наблюденіемъ 
высшей власти, 1) въ завѣдываніи кинотскимъ имуществомъ, 
2) въ управленіи дѣлами храма и школы, избирая епитропіи, 
ефоріи и контролеровъ, и 3) въ участіи для избранія епар­
хіальныхъ властей посредствомъ избранія своихъ предста­
вителей.

5. Право избирателя въ каждомъ приходѣ имѣютъ всѣ тѣ, 
кто владѣетъ одновременно слѣдующими качествами: 1) до­
стигшіе 25-лѣтняго своего возраста;

2) постоянно живущіе или и недавно поселившіеся, но съ 
обѣщаніемъ постояннаго жительства,

3) живущіе отъ своего ремесла, работы или на свои сред­
ства и



— 139 —

4) умѣющіе, по крайней мѣрѣ, подписываться и написать 
какое либо имя. Въ отношеніи къ этому послѣднему каче­
ству исключаются тѣ изъ приходовъ, въ которыхъ нѣтъ 
двадцати человѣкъ, умѣющихъ подписываться и написать 
чье либо имя. Однако, такое исключеніе опредѣляетъ по­
средствомъ рѣшенія, на основаніи точнаго разслѣдованія, 
въ архіепископіи Константинополя — постоянный народный 
смѣшанный совѣтъ, а въ епархіяхъ—димогеронтіи, т. е. ми­
трополичьи совѣты.

6. Лишаются права избирателя:
1) осужденные въ послѣдней инстанціи за уголовное пре­

ступленіе, воровство, обманъ, поддѣлку документовъ и за 
развращенность нравовъ;

2) обанкротившіеся купцы, еще не вступившіе въ согла­
шеніе (съ кредиторами) неоффиціально или судебнымъ по­
рядкомъ;

3 ) отказывающіеся дать отчетъ въ кинотскомъ своемъ 
управленіи;

4) объявленные по рѣшенію (власти) виновными въ зло­
употребленіи кинотскими доходами;

5) состоящіе подъ судебнымъ запрещеніемъ;
6) противозаконно вступившіе въ сожительство и находя­

щіеся подъ церковною епитиміею;
7) не выполнившіе установленнаго денежнаго обязатель­

ства въ отношеніи къ приходскому или народному учрежде­
нію, каковы—сборы за священныя богослуженія, за входный 
билетъ для школъ и т. п.; исключаются лишь тѣ, кто дѣ­
лаетъ это по доказанной бѣдности, равно и тѣ, съ которыхъ 
компетентными властями были сняты подобныя обязательства;

8) кандилапты и евтаксіи (въ храмахъ), курьеры, ночные 
сторожа, пожарные и вообще служащіе при храмахъ и шко­
лахъ, равно и кехагья прихода;

9) псалты, секретари, сборщики, счетчики въ храмахъ, учи­
теля приходскихъ школъ, когда живутъ въ приходѣ, въ 
которомъ работаютъ й учатъ;

10) сыновья, живущіе вмѣстѣ съ отцомъ и не п ілучаюіціе 
средствъ къ жизни отъ своего занятія, когда только одинъ 
отецъ пользуется избирательными правами лично или чрезъ 
одного изъ своихъ сыновей, котораго указываетъ письменно;



— 140 —

11) больше одного'1 въ одномъ и томъ же домѣ живущіе 
братья, женатые или неженатые, и не зависящіе другъ отъ 
друга, когда избирательныя права выполняетъ старшій и 
признаваемый какъ бы главою дома;

12) имѣющіе двойное жительство, которые должны запи­
сываться только въ одномъ приходѣ, по своему желаніи?.

7. Избирательные списки составляются епитропіей, состоя­
щей изъ настоятеля храма, казначея и секретаря епитропій 
храмовъ, мухтара и двухъ прихожанъ, избираемыхъ при­
ходскимъ собраніемъ на засѣданіи въ іюнѣ мѣсяцѣ.

8. Эта епитропія обязана въ теченіе іюня мѣсяца соста­
вить списокъ всѣхъ прихожанъ, имѣющихъ право въ избра­
ніи, и вывѣсить его сполна предъ главнымъ входомъ или 
въ притворѣ храма и въ школѣ съ 1 іюля до 1 августа.
* 9. Въ теченіе всего іюля составленная епитропія во всѣ 

воскресные и праздничные дни, послѣ божественной литур­
гіи, принимаетъ или отклоняетъ всѣ протесты и просьбы 
каждаго прихожанина лично для себя или для другого отно­
сительно изъятія или записи въ каталогѣ.

10. Въ продолженіе всего августа мѣсяца, списки, измѣ­
няемые по рѣшеніямъ составленной епитроиіи, согласно сдѣ­
ланнымъ возраженіямъ, остаются еще вывѣшенными, и въ 
этотъ періодъ всѣ тѣ, протесты и просьбы которыхъ были 
исполнительной епитропіей отвергнуты, могутъ посредствомъ 
прошенія обращаться въ Константинополѣ къ постоянному 
народному смѣшанному совѣту, а въ епархіяхъ—къ димо- 
геронтіямъ, Списки, такимъ образомъ измѣненные, предста­
вляются въ сентябрѣ мѣсяцѣ приходскому собранію, которое 
имѣетъ право по своему рѣшенію прибавить въ нихъ лицъ 
пропущенныхъ и по основательнымъ причинамъ не успѣв­
шихъ сдѣлать свои возраженія, а затѣмъ списки объявля­
ются подлежащими исполненію на весь годъ отъ 1 сентября 
до конца августа и посылаются въ двухъ экземплярахъ на 
утвержденіе въ Константинополѣ въ постоянный народный 
смѣшанный совѣтъ, а въ епархіяхъ—въ димогеронтіи, съ 
тѣмъ, чтобы одинъ изъ нихъ былъ здѣсь удержанъ, а дру­
гой возвращенъ въ приходъ.

11. Приходскіе списки пересматриваются каждый годъ по 
изложенному выше способу.



141 —

12. Эти'списки, составляемые въ послѣдовательно возра­
стающемъ числѣ и въ алфавитномъ порядкѣ фамилій, должны 
содержать имя и фамилію избирателя, возрастъ, родину, заня­
тіе, находится ли онъ въ бракѣ пли холостъ, умѣетъ ли пи­
сать и Фитать, а кромѣ того и особыя замѣчанія относительно 
правоспособности.

13. Избираемыми въ члены ефорій школъ и епитропій 
храмовъ, равно въ контролеры, могутъ быть изъ избирателей 
только тѣ, которые имѣ>ютъ слѣдующіе качества:

1)' достигшіе 30-лѣтняго возраста,
• 2) умѣющіе писать и читать,

3) живущіе въ приходѣ до четырехъ лѣтъ,
4) принадлежащіе къ наиболѣе разсудительнымъ и отли­

чающимся образованіемъ прихожанамъ и имѣющіе какіе 
либо спеціальныя познанія для соотвѣтствующихъ службъ.

Приходскія собранія.

14. Приходскія собранія устраиваются обязательно и акку­
ратно четыре раза въ годъ, экстренно-же всякій разъ какъ 
представляется необходимость изъ-за кинотскихъ дѣлъ.

15. Очередныя приходскія собранія происходятъ въ мѣ­
сяцы сентябрь, мартъ и іюнь, въ первое воскресенье этихъ 
мѣсяцевъ, а въ декабрѣ—въ послѣднее воскресенье, всегда 
непосредственно послѣ божественной литургіи или послѣ 
полудня. Мѣстомъ этихъ засѣданій бываетъ то, которое обы­
кновенно назначается въ каждомъ приходѣ, т. е. залы епи­
тропій или школъ.

16. Право для созванія экстреннаго приходскаго собранія 
имѣютъ: 1) архіерей, 2) епитропія храма, 3) ефорія школы 
и 4) двадцать, по меньшей мѣрѣ, прихожанъ для каждаго 
прихода и пятьдесятъ—исключительно для кинота въ Перѣ 
въ Константинополѣ.

17. Приглашающіе приходское собраніе на экстренное за­
сѣданіе обязаны изложить въ повѣсткѣ основанія для со­
званія и необходимость для постановленія рѣшенія объ 
этихъ вопросахъ, и подписать приглашеніе; когда пригла­
шающіе принадлежатъ къ прихожанамъ, подлинность ихъ 
подписей утверждается настоятелемъ храма или мухтаромъ.

18. Приходскія собранія созываются при помощи газетъ, 
посредствомъ приглашенія, объявленнаго въ церкви въ во-



— 142 —

скресенье или праздникъ, предшествующіе дню,- назначен­
ному для собранія, и путемъ расклеиванія приглашенія на 
стѣнахъ при входѣ въ храмъ или въ школѣ. Гдѣ нѣтъ га­
зетъ, этотъ недостатокъ восполняется аккуратнымъ устнымъ 
приглашеніемъ всѣхъ избирателей чрезъ посредство кехагья, 
церковныхъ сторожей и кандилаптовъ.

19. Каждое приходское собраніе бываетъ въ законномъ со­
ставѣ, если присутствуетъ четвертая часть избирателей, когда 
въ приходскомъ каталогѣ записано до двухсотъ прихожанъ. 
Если, однако, записанные превосходятъ указанное количество 
(200), то законный составъ для всякаго высшаго числа изби­
рателей опредѣляется до 60. Если законный составъ не бу­
детъ образованъ въ назначенный день, собраніе созывается 
во второй разъ въ непосредственно слѣдующій праздникъ 
или въ воскресенье и признается въ законномъ составѣ, 
какое бы число избирателей ни оказалось.

20. Каждый приходъ имѣетъ книгу протоколовъ приход­
скихъ собраній, въ которой до начала засѣданія, послѣ обо­
значенія въ заглавіи мѣсяца и дня, а равно и того, является 
ли засѣданіе экстреннимъ или очереднымъ, записываются 
постепенно приходящіе избиратели, при чемъ личность ихъ 
удостовѣряется находящимся здѣсь мухтаромъ и предсѣда­
телемъ собранія, который и держить списокъ избирателей. 
Внизу подписей избирателей, съ оставленіемъ нѣкотораго 
пустого мѣста для записи впослѣдствіи являющихся изби­
рателей и для подписи предсѣдателя собранія, подсчиты­
вающаго и прописью обозначающаго общее число присут­
ствующихъ избирателей, вписывается протоколъ собранія, 
который и подписывается предсѣдателемъ, секретаремъ и 
желающими изъ прихожанъ, при чемъ всѣ приглашаются 
къ этому. Но протоколъ собранія за мартъ мѣсяцъ, касаю­
щійся избранія антипросоповъ, которые должны участвовать 
въ собраніи для избранія четырехъ членовъ постояннаго 
народнаго смѣшаннаго совѣта и четырехъ димогеронтовъ въ 
епархіяхъ, составляется и въ отдѣльномъ докумейтѣ, ориги­
налѣ, который подписывается всѣми прихожанами и пере­
дается избраннымъ.

21. Избиратель, приходящій въ срединѣ засѣданія, допу­
скается, но только не принимаетъ участія въ голосованныхъ 
вопросахъ. Когда же дѣло касается всякаго избранія, то



—  143

тотъ, кто является послѣ голосованія, не имѣетъ права по­
давать свой голосъ.

22. Предсѣдателемъ приходскихъ собраній состоитъ на­
стоятель, или, въ его отсутствіе, слѣдующій за нимъ по 
іерархическому положенію священникъ храма, который и 
имѣетъ, въ качествѣ помощника, замѣстителя предсѣдателя, 
избираемаго по большинству голосовъ въ началѣ всякаго 
засѣданія всѣмъ собраніемъ. Секретаремъ же предсѣдатель­
ствующій приглашаетъ состоять того изъ присутствующихъ, 
кто можетъ (исполнять эту обязанность).

23. Рѣшенія собранія принимаются по большинству голо­
совъ половины присутствующихъ членовъ, т. е. при 11, 13, 
15, 17 и т. д. голосующихъ, 6, 7, 8, 9 и т. д. составляютъ 
абсолютное число голосовъ, при чемъ голосованіе происхо­
дитъ тайно, когда дѣло идетъ о лицахъ.

24. Тотъ, кто нарушаетъ порядокъ въ собраніи, въ первый 
разъ получаетъ замѣчаніе отъ предсѣдателя, а въ случаѣ 
повторенія удаляется изъ засѣданія.

25. Тотъ, кто былъ удаленъ на двухъ подъ рядъ собра­
ніяхъ, очередныхъ или чрезвычайныхъ, исключается изъ 
собраній на весь остальной годъ.

26. Безпорядкомъ признается не только неприличное по­
веденіе и споръ избирателя, но и всякое личное оскорбленіе 
противъ прихожанъ, грубое и дерзкое.

27. Программа занятій каждаго приходскаго собранія со­
ставляется заранѣе и подробно излагается въ приклеенныхъ 
на стѣнахъ объявленіяхъ и въ повѣсткахъ.

28. Дневной порядокъ очереднаго приходскаго собранія, 
бывающаго въ сентябрѣ, составляютъ слѣдующіе предметы: 
1) оно разсматриваетъ избирательные каталоги, выслуши­
ваетъ, принимаетъ или окончательно отвергаетъ всякое но­
вое предложеніе относительно записи или изъятія избира­
телей, но не можетъ измѣнять рѣшенія, принятыя постоян­
нымъ народнымъ смѣшаннымъ совѣтомъ или димогеронтіямп 
относительно подобныхъ возраженій или просьбъ; 2) заслу­
шиваетъ докладъ ревизоровъ, касающійся управленія школъ; 
3) избираетъ абсолютнымъ большинствомъ голосовъ контро­
леровъ кассъ храма и школы на весь періодъ вре­
мени отъ 1 сентября до конца августа, 4) обсуждаетъ и рѣ­
шаетъ, по предложенію каждаго прихожанина, всякій вопросъ,



144 —

равно и тѣ вопросы, которые касаются управленія движи­
мымъ или недвижимымъ кинотскимъ имуществомъ, при­
надлежащимъ храму, школѣ или киноту.

29. Дневной порядокъ очереднаго приходскаго засѣданія, 
бывающаго въ декабрѣ, составляютъ слѣдующіе предметы: 
1) чтеніе доклада епитропіи храма, 2) чтеніе доклада кон­
тролеровъ относительно завѣдыванія храмомъ, 3) избраніе 
вновь поставляемыхъ епитроповъ на слѣдующій годъ, про­
исходящее посредствомъ абсолютнаго тайнаго голосованія, 
4) чтеніе и письменное оправданіе смѣты храма на насту­
пающій і’одъ и голосованіе ея, 5) обсужденіе и рѣшеніе 
относительно всякаго предложенія со стороны каждаго при­
хожанина, касающагося всякаго кинотскаго дѣла.

30. Только въ приходѣ Ставродромія въ Константинополѣ 
чтеніе доклада центральной епитропіи или чтеніе отчета 
ревизоровъ относительно завѣдыванія (приходскими учре­
жденіями) бываетъ въ очередномъ приходскомъ засѣданіи, 
происходящемъ въ мартѣ.

31. Дневной порядокъ очереднаго приходскаго собранія, 
бывающаго въ мартѣ, составляютъ: въ Константинополѣ— 
избраніе антипросоповъ (представителей), назначаемыхъ, со­
гласно постановленіямъ Общихъ канонисмовъ, для избранія 
четырехъ членовъ постояннаго народнаго смѣшаннаго совѣта, 
а въ первенствующихъ городахъ митрополій и епископій, 
равно и во второстепенныхъ городахъ митрополій громаднаго 
территоріальнаго пространства, которые имѣютъ необходи­
мость въ епархіальныхъ для нихъ властяхъ, происходитъ 
избраніе антипросоповъ, которые, соотвѣтственно ниже изла­
гаемыми правиламъ, собираются, подъ предсѣдательствомъ 
митрополита или ■ епископа,, для избранія епархіальныхъ 
властей.

32. Въ очередномъ приходскомъ собраніи, бывающемъ въ 
мартѣ въ приходѣ Ставродромія въ Константинополѣ, зйі 
исключеніемъ происходящаго раньше избранія антипросо­
повъ, назначаемыхъ согласно Общимъ канонисмамъ для 
избранія четырехъ членовъ постояннаго народнаго смѣшан­
наго совѣта, совершается—1) чтеніе доклада центральной 
епитропіи храма Введенія Богоматери и 2) чтеніе доклада 
ревизоровъ относительно его управленія.



145 —

33. Дневной порядокъ очереднаго приходскаго собранія, 
бывающаго въ- іюнѣ, составляютъ: 1) чтеніе отчетовъ ефорій,
2) предложеніе ефоріей и разсмотрѣніе смѣты школы и про­
граммы наукъ на наступающій учебный годъ съ 1 сентября,
3) избраніе для замѣщенія выбывающихъ членовъ ефорій,
4) избраніе двухъ прихожанъ, которые должны войти въ 
составъ епитропіи для изготовленія списковъ прихожанъ, 
и 5) всякое предложеніе, обсужденіе и рѣшеніе относительно 
каждаго кинотскаго предмета.

34. Книги протоколовъ приходскаго собранія хранятся 
епитропіею храма въ ея помѣщеніи.

Епитропіи храмовъ.

35. Епитропіи храмовъ бываютъ пятичленными, за исклю­
ченіемъ центральной епитропіи прихода Ставродромія въ 
Константинополѣ, засѣдающей при храмѣ Введенія Богома­
тери, которая состоитъ изъ шести членовъ. Каждый изъ 
епитроповъ избирается на два года; замѣняются по очереди 
въ первый годъ двое, во второй—трое; прослужившій въ 
теченіе двухъ лѣтъ не избирается вновь раньше, какъ по 
минованіи двухлѣтія.

36. Годъ завѣдыванія храмами со стороны епитропій на­
чинается съ 1 января, при чемъ епитропы вступаютъ въ 
исполненіе своихъ обязанностей лишь послѣ законнаго одо­
бренія или утвержденія компетентною властью.

37. Епитропы храмовъ, вслѣдъ за окончательнымъ избра­
ніемъ собираются на засѣданіе и избираютъ изъ своей среды 
предсѣдателя и казначея на одинъ только годъ.

38. Епитропы обязаны производить расходы согласно одо­
бренной смѣтѣ и не должны совершать никакого ея нару­
шенія.

39. Сверхъ смѣты епитропамъ разрѣшается расходовать на 
экстренные расходы, обязательно оправдываемые, только до 
пятисотъ гросіевъ (40 рублей) въ теченіе цѣлаго года, а для 
центральной епитропіи въ Ставродроміи—до пятидесяти ту­
рецкихъ лиръ (432 р.). Всякое выступленіе за предѣлы этой 
суммы признается растратою и наказывается.

40. Однако, въ томъ случаѣ, когда представляется необхо­
димость въ чрезвычайномъ расходѣ, епитропы имѣютъ право

іоГОЛОСЪ ЦЕРКВИ.



— 146 —

созвать приходское собраніе на экстренное засѣданіе, прото­
колъ котораго въ пользу расхода .представляется соотвѣт­
ствующей власти—въ Константинополѣ постоянному народ­
ному смѣшанному совѣту, а въ епархіяхъ димогеронтіи, для 
утвержденія къ исполненію.

41. Епитропія и особенно казначей обязаны доставлять 
контролерамъ, избраннымъ приходскимъ собраніемъ, всякое 
объясненіе соотвѣтственно ихъ назначенію, и передавать для 
ревизіи книги по управленію епитропіи, равно и оправда­
тельные документы относительно доходовъ и расходовъ.

42. Епитропія храма заботится о благолѣпіи храма, о по­
рядкѣ въ немъ во время священныхъ богослуженій, назна­
чаетъ и увольняетъ служащихъ храма согласно установив­
шемуся обычаю, т. е. пѣвчихъ, секретарей, возжигателей 
свѣчъ и сторожей, имѣетъ и чиновниковъ-сотрудниковъ и 
помощниковъ—мухтара и кехагья прихода.

43. Епитропія обязана представлять приходскому собранію 
въ декабрѣ, а центральная епитропія Ставродромія—въ мартѣ: 
1) подробный докладъ о дѣйствіяхъ своихъ и завѣдываніи, 
т. е. годовой балансъ доходовъ храма и расходовъ вмѣстѣ 
съ наличными деньгами казначейства и подробную опись 
кинотскаго имущества, движимаго и недвижимаго, вмѣстѣ 
съ подробнымъ ихъ спискомъ; 2) смѣту наступающаго года, 
основывающуюся на доходахъ и расходахъ за годъ по ея 
завѣдыванію.

Ефоріи школъ.

44. Ефоріи школъ бываютъ пятичленными, при чемъ члены 
ихъ избираются на два года и въ концѣ перваго года смѣ­
няются по очереди двое изъ нихъ, въ концѣ второго—трое. 
Выбывающіе изъ ефоровъ вновь могутъ избираться, по ми­
нованіи двухлѣтія.

46. Ефорія, вмѣстѣ съ избраніемъ своимъ, собирается на 
засѣданіе и избираетъ изъ среды своихъ членовъ предсѣ­
дателя и казначея на одинъ годъ.

46. Ефоры вступаютъ въ исполненіе своихъ обязанностей 
перваго сентября, когда начинается учебный годъ, при чемъ 
получаютъ отъ своихъ предшественниковъ по очередной 
описи книги, кассу, школу со всею находящеюся въ ней



—  147 —

мебелью, утварью и прочимъ ея имуществомъ; опись же со­
ставляется въ двухъ экземплярахъ и подписывается ефоріею 
какъ тою, которая передаетъ управленіе, такъ и тою, которая 
получаетъ его.

47. Ефорія имѣетъ обязанностію заботиться объ обученіи 
и о точномъ выполненіи программы, наблюдать за поведе­
ніемъ и нравственностію учениковъ, заботиться о достоинствѣ 
учителей, уважая ихъ, дабы ихъ почитали и дѣти и при­
ходъ, а одновременно и наблюдая за поведеніемъ июбразомъ 
жизни ихъ.

48. Ефоры обязаны не переходить въ отношеніи расходовъ 
за предѣлы смѣты, одобренной приходскимъ собраніемъ, при 
чемъ всякое ея нарушеніе признается растратою, но могутъ 
въ продолженіе цѣлаго года израсходовать сверхъ смѣты 
на нужды, должнымъ образомъ оправдываемыя, только пять­
сотъ гросіевъ, кромѣ ефоровъ гимназіи Зографія въ Перѣ, 
въ Константинополѣ, которые могутъ (произвести сверхсмѣт­
ный расходъ) до тридцати турецкихъ лиръ (259 р. 20 к.).

49. Въ томъ случаѣ, когда представится настоятельная 
необходимость въ расходованіи большей суммы, при чемъ 
такой расходъ не можетъ быть Отсроченъ до ближайшаго 
очереднаго приходскаго собранія, епитропы созываютъ его 
на экстренное засѣданіе, и протоколъ собранія относительно 
этого расхода представляется на утвержденіе соотвѣтствую­
щей власти, дабы онъ потомъ былъ произведенъ ефоріей.

50. Ефоры школъ назначаютъ и увольняютъ учителей и 
учительницъ и остальной личный составъ школъ, согласно 
распоряженіямъ, изложеннымъ въ патріаршихъ окружныхъ 
посланіяхъ и сдѣланнымъ Патріаршею центральною педаго­
гической епитроиіей, — въ теченіе мѣсяца іюля, непосред­
ственно послѣ экзаменовъ.

51. На приходскомъ собраніи въ іюнѣ ефоры обязаны пред­
ставить ему подробный отчетъ въ своихъ дѣйствіяхъ и упра­
вленіи, равно и смѣту доходовъ и расходовъ школы на на­
ступающій учебный годъ и подробную программу наукъ на 
этотъ годъ, составленную въ Константинополѣ по руководя­
щимъ указаніямъ Центральной педагогической епитропіи, а 
въ епархіяхъ—по указаніямъ центральныхъ ефорій.



—  148 —

Контролеры.

52. Въ приходскомъ собраніи въ мѣсяцѣ сентябрѣ изби­
раются три контролера, полномочія которыхъ продолжаются 
съ сентября до конца августа.

53. Для того, чтобы кто либо былъ избранъ контролеромъ, 
тотъ, кромѣ качествъ для избираемыхъ, указанныхъ въ § 13, 
долженъ имѣть достаточныя познанія въ счетоводствѣ; тотъ, 
кто однажды состоялъ контролеромъ въ теченіе одного года, 
избирается вновь только по минованіи годового срока.

54. Эти контролеры избираются—каждый на опредѣленный 
четырехмѣсячный періодъ, т. е. одинъ на мѣсяцы сентябрь, 
октябрь, ноябрь и декабрь, другой на мѣсяцы январь, фе­
враль, мартъ и апрѣль, и третій — на мѣсяцы май, іюнь, 
іюль и августъ; каждый изъ нихъ представляетъ приход­
скому собранію свой отчетъ за тотъ періодъ, въ который 
онъ былъ контролеромъ, именно въ сентябрѣ—о школахъ, 
въ декабрѣ—о храмахъ, кромѣ отчетныхъ книгъ Централь­
ной епитропіи храма Введенія въ Перѣ, въ Константинополѣ, 
относительно которыхъ ревизіонный отчетъ представляется 
въ мартѣ.

55. Контролеры имѣютъ своею обязанностью только однажды 
въ два мѣсяца, въ день и часъ, какой сами назначатъ, 
ревизовать книги епитропій храмовъ и ефорій школъ, под­
писывая ихъ, съ указаніемъ мѣсяца и дня, въ концѣ четы- 
рехмѣсячнаго періода ревизіи, который для нихъ предназна­
ченъ, а равно и считать находящіяся въ ихъ кассѣ деньги. 
Такимъ образомъ ревизоры контролируютъ (но только молча) 
подлежащихъ отчету казначеевъ, дѣйствуя по своей обязан­
ности, и не дѣлаютъ имъ никакого замѣчанія, производя 
лишь письменныя замѣтки для себя, и совершенно не вмѣ­
шиваются въ дѣла управленія и завѣдыванія епитропій и 
ефорій.

56. Въ томъ случаѣ, когда у нихъ возникнетъ подозрѣніе 
относительно какой либо растраты, они собираютъ болѣе по­
дробныя и основательныя свѣдѣнія, и когда у нихъ создастся 
убѣжденіе относительно этого, они представляютъ свои по­
дозрѣнія или убѣжденія, посредствомъ доклада, въ Констан­
тинополѣ постоянному народному смѣшанному совѣту, а въ



—  149 —

епархіяхъ — димогеронтіямъ для дальнѣйшаго (движенія 
дѣла).

57. Въ архіепископіи Константинопольской занятіе такихъ 
контролеровъ не имѣетъ никакого отношенія къ дѣятель­
ности контролера церквей, происходящей по распоряженію 
патріархіи.

II. Епархіальныя власти.
58. Всѣ епархіальныя власти избираются антипросопіей, 

избираемой прихожанами согласно постановленіямъ Общихъ 
канонисмовъ.

59. Епархіальныя власти суть: въ архіепископіи Констан­
тинополя—Постоянный народный смѣшанный совѣтъ, кото­
рый по высшей центральной юрисдикціи своей есть и епар­
хіальная власть архіепископіи Константинополя, въ епархіяхъ 
же—1) Димогеронтіи или Митрополичьи совѣты, имѣющіе 
юрисдикцію Постояннаго народнаго смѣшаннаго совѣта, т. е. 
судебную и административную, 2) Церковные смѣшанные 
совѣты, которые судятъ бракоразводныя дѣла и тяжбы между 
супругами и относительно обрученія, 3) Ефоріи благотвори­
тельныхъ заведеній и высшихъ центральныхъ учебныхъ за-, 
веденій, гимназій и женскихъ институтовъ и 4) четырех- 
членная Контрольная епитропія для всякой ревизіи дохо­
довъ и расходовъ епархіальныхъ Ефорій.

Антипросоліи.

60. Въ Константинопольской архіепископіи способъ избра­
нія антипросоповъ и образованіе антипросопіи для избранія 
ежегодно выбывающихъ четырехъ членовъ постояннаго на­
роднаго смѣшаннаго совѣта описываются въ Общихъ кано- 
нисмахъ.

61. Антипросопіи въ епархіяхъ составляются соотвѣтственно 
количеству населенія первенствующихъ городовъ митрополій 
и епископій, равно и второстепенныхъ ихъ городовъ, которые 
равнымъ образомъ служатъ мѣстопребываніемъ епархіаль­
ныхъ властей.

62. Города, имѣющіе до десяти тысячъ православныхъ'жи­
телей, избираютъ тридцать антипроеоповъ, имѣющіе до 20



— 150 —

тысячъ жителей—избираютъ сорокъ антипросоповъ, имѣющіе 
до 30 тысячъ жителей—пятьдесятъ и города, населеніе ко­
торыхъ бываетъ свыше 30 тысячъ жителей, избираютъ шесть­
десятъ представителей.

63. Выборы происходятъ по приходамъ, обращаемымъ въ 
избирательныя отдѣленія, независимыя другъ отъ друга, 
каждое изъ которыхъ избираетъ число антипросоповъ соот­
вѣтственно своему населенію. Димогеронтія каждой резиден­
ціи епархіальныхъ властей опредѣляетъ число антипросоповъ 
цѣлаго Города и соотвѣтственно населенію каждаго прихода 
назначаетъ, сколько именно антипросоповъ должно избрать 
отъ него.

64. Для того, чтобы кто либо былъ избранъ антипросопомъ, 
необходимо, чтобы онъ, кромѣ качествъ избирателя, указан­
ныхъ въ § 5, былъ еще изъ наиболѣе разсудительныхъ и 
образованныхъ жителей и могъ, по крайней мѣрѣ, излагать 
устно свои мысли.

65. Избраніе антипросоповъ бываетъ посредствомъ тайнаго 
голосованія одновременно во всѣхъ избирательныхъ отдѣ­
леніяхъ въ первое воскресеніе марта мѣсяца. Всякій про­
тестъ противъ избранія неотложно и окончательно обсуждается 
во второе воскресеніе марта димогеронтіей или митропо­
личьимъ совѣтомъ; въ случаѣ неутвержденія выборовъ ка­
кого либо прихода, среди недѣли устраивается новое съ 
этой цѣлью избраніе.

66. Въ третье воскресеніе марта, по естественному своему 
праву, собираются въ митрополіи или въ школѣ (гдѣ обы­
кновенно происходятъ собранія) всѣ избранные антипросопы 
(они образуютъ законный составъ, если присутствуютъ двѣ 
трети назначеннаго числа), подъ предсѣдательствомъ митро­
полита, епископа или ихъ замѣстителей, и приступаютъ къ 
избранію всѣхъ епархіальныхъ властей посредствомъ абсо­
лютнаго тайнаго голосованія.

67. Программа каждаго собранія антипросоповъ опредѣ­
ляется въ слѣдующемъ составѣ. і

I) Всѣ епархіальныя власти докладываютъ устно и пись­
менно объ исполненіи своихъ обязанностей, т. е. 1) димоге­
ронтія дѣлаетъ докладъ о постановленныхъ ею судебныхъ 
и административныхъ рѣшеніяхъ, 2) смѣшанный церковный 
совѣтъ докладываетъ о своихъ занятіяхъ, 3) ефоріи народ-



— 151 —

ныхъ благотворительныхъ учрежденій дѣлаютъ докладъ объ 
управленіи ими и представляютъ смѣту наступающаго года, 
4) ефоріи центральныхъ школъ, именно тѣ, обязанности ко­
торыхъ окончились въ августѣ, представляютъ отчетъ объ 
управленіи ими за минувшій годъ, а дѣйствующія ефоріи, 
обязанности которыхъ начались съ сентября, представляютъ 
подробную программу для всѣхъ школъ на наступающій съ 
сентября мѣсяца школьный годъ, 5) контролеры предста­
вляютъ по очереди каждый свой отчетъ за четырехмѣсяч- 
ный паріодъ времени, въ который онъ состоялъ ревизоромъ 
подлежащихъ отчету завѣдующихъ (общественными учре­
жденіями).

II. Собраніе антипросовъ посредствомъ тайнаго голосованія 
и абсолютнаго большинства голосовъ приступаетъ къ избра­
нію (замѣстителей) выбывающихъ—1) четырехъ днмогерон- 
товъ или членовъ митрополичьяго совѣта, 2) двухъ свѣт­
скихъ членовъ церковнаго смѣшаннаго суда, 3) двухъ изъ 
пяти членовъ ефоріи для каждаго филантропическаго заве­
денія въ первый годъ и трехъ—во второй годъ, и—такъ по 
очереди, въ виду того, что обязанности ихъ исполняются въ 
двухлѣтній срокъ, 4) двухъ изъ пяти членовъ центральной 
ефоріи (общей для гимназіи и женскаго института) въ пер­
вый годъ и трехъ во второй и такъ по-очереди, въ виду 

‘двухлѣтняго срока исполненія ими обязанностей, 5) трехъ 
контролеровъ на одинъ годъ для всѣхъ подлежащихъ реви­
зіи завѣдующихъ.

III. Собраніе антипросоповъ обсуждаетъ и одобряетъ или 
измѣняетъ представляемыя на слѣдующій годъ смѣты ефо- 
рій филантропическихъ заведеній и центральныхъ школъ и

IV. Обсуждаетъ всякій вопросъ общаго значенія, возбу­
ждаемый или митрополитомъ, или тремя антипросопами.

.68. Собраніе антипросоповъ для того, чтобы исчерпать ука­
занную выше программу, предолжаетъ свою работу, въ слу­
чаѣ необходимости, въ понедѣльникъ и во вторникъ; но какъ 
только программа будетъ исчерпана, собраніе, не имѣя больше 
предмета для обсужденія, распускается, безъ особаго по 
этому поводу распоряженія митрополита.

69. Рѣшенія собранія антипросоповъ производятся по абсо­
лютному большинству голосовъ, которое составляютъ болѣе 
половины голосовъ присутствующихъ (на собраніи лицъ),



— 152 —

т. е. при 21, 23, 25, 27 и т. д. присутствующихъ, большин­
ство голосовъ составляютъ 11, 12, 13, 14 и т. д.

70. Членами епархіальныхъ властей избираются тѣ лица, 
которыя имѣютъ качества избирателя и избираемаго, но между 
ними всегда предпочитаются тѣ, которые владѣютъ спеціаль­
ными познаніями, а вмѣстѣ съ тѣмъ совмѣщаютъ и надле­
жащее умственное развитіе и могутъ безпрепятственно изла­
гать, по крайней мѣрѣ, устно свои мысли, а еще лучше—и 
письменно; тѣ, кто.не имѣетъ качествъ избирателя и анти- 
просопа, исключаются.

71. Членами епархіальныхъ властей могутъ избираться и 
изъ состава антипросоповъ, равно и кромѣ нихъ, тѣ, которые 
имѣютъ указанныя въ предшествующемъ параграфѣ (70) ка­
чества.

Димогеронтіи или митрополичьи совѣты.

72 Димогеронтіи или митрополичьи совѣты состоятъ изъ 
восьми членовъ, избираемыхъ на два года по четыре чело­
вѣка ежегодно, дѣйствуютъ всегда подъ предсѣдательствомъ 
митрополита, епископа или ихъ замѣстителей и бываютъ въ 
законномъ составѣ, когда присутствуютъ четыре изъ его 
членовъ.

73. Димогеронта, который отказался въ срединѣ года или 
умеръ, замѣняетъ сама димогеронтія въ своемъ засѣданіи 
посредствомъ абсолютнаго тайнаго большинства голосовъ, 
избирая замѣстителя изъ тѣхъ лицъ, которые были намѣ­
чены, какъ димогеронты, въ мартовскомъ засѣданіи анти- 
просопіи.

74. Юрисдикція димогеронтіи или митрополичьихъ совѣ­
товъ бываетъ административная—по всякому дѣлу, касаю­
щемуся епархіи, и судебная—по дѣламъ о приданомъ, завѣ­
щаніяхъ, содержаніи и прочимъ тяжбамъ имущественнаго 
характера, согласно предписаніямъ Общихъ канонисмовъ, 
опредѣляющимъ юрисдикцію постояннаго народнаго смѣшан­
наго совѣта.

75. Рѣшенія димогеронтіи или митрополичьихъ совѣтовъ 
принимаются по большинству голосовъ; въ случаѣ равен­
ства голосовъ, перевѣсъ дается голосомъ предсѣдателя.

76. Димогеронтіи имѣютъ секретаря, платнаго или безплат­
наго—соотвѣтственно занятіямъ ихъ и доходамъ.



— 153 —

77. Характеръ ихъ юрисдикціи устанавливается спеціально 
руководственными судебными правилами, составленными и 
утвержденными двумя учрежденіями въ патріархіи, которыя 
и должны въ точности соблюдаться 1).

78. Димогеронтіи постоянно наблюдаютъ за школами и 
филантропическими заведеніями, за управленіемъ ихъ ефорій 
и епитропій храмовъ и завѣдуютъ всякимъ епархіальнымъ 
кинотскимъ имуществомъ, дѣйствуя въ положеніи уполно­
моченныхъ отъ антипросопіи въ отсутствіе собраній антипро- 
соповъ, контролируя и постановляя рѣшенія о всякомъ за­
вѣдываніи, преслѣдуя судомъ и увольняя изъ среди чинов­
никовъ всѣхъ, небрежно исполняющихъ свои обязанности и 
всѣхъ, злоупотребляющихъ кинотскимъ или епархіальнымъ 
имуществомъ или доходами.

79. Въ тѣхъ епархіяхъ (митрополіяхъ), въ которыхъ, вслѣд­
ствіе большаго территоріальнаго ихъ пространства, суще­
ствуетъ болѣе одной димогеронтіи, каждая работаетъ неза­
висимо отъ другой, составляя, такъ сказать, первую инстан­
цію для административныхъ и судебныхъ дѣлъ, но протесты 
противъ нихъ, въ формѣ апелляціи, никогда не возбужда­
ются предъ димогеронтіей митрополіи, но всегда предъ По­
стояннымъ народнымъ смѣшаннымъ совѣтомъ въ Констан­
тинополѣ.

Церковные смѣшанные суды.

80. Церковные смѣшанные суды дѣйствуютъ подъ предсѣ­
дательствомъ митрополита, епископа или ихъ замѣстителей, 
состоятъ изъ четырехъ членовъ, двухъ клириковъ, избирае­
мыхъ митрополитомъ на одинъ только годъ, и двухъ свѣт­
скихъ, избираемыхъ на одинъ годъ собраніемъ антипросоповъ 
въ мартѣ мѣсяцѣ.

81. Члены церковнаго смѣшаннаго суда, состоявшіе въ 
теченіе одного года, вновь не избираются на второй годъ, 
но только на третій.

') Здѣсь разумѣется дѣйствующее въ Константинопольской церкви су­
дебное руководство подъ заглавіемъ: „Руководственныя наставленія о томъ, 
какъ слѣдуетъ вести возникающія судебныя дѣла въ Церковныхъ и Смѣ­
шанныхъ церковныхъ судахъ области Вселенскаго престола. Константи­
нополь 1899“.



—  154 —

82 . Того изъ свѣтскихъ членовъ церковнаго смѣшаннаго 
суда, который отказался въ теченіе года или умеръ, замѣ­
няетъ димогеронтія, посредствомъ тайнаго и абсолютнаго 
большинства голосовъ, а члена изъ клириковъ замѣняетъ ми­
трополитъ или епископъ.

83 . Духовные члены церковнаго смѣшаннаго суда, назна­
чаемые митрополитомъ, должны быть изъ болѣе образован­
ныхъ священниковъ, отличающихся самостоятельностью ха­
рактера, кротостью нрава и безукоризненными нравственными 
началами.

84 . Законный составъ церковнаго смѣшаннаго суда обра­
зуется изъ трехъ лицъ—предсѣдателя, одного духовнаго и 
одного свѣтскаго члена, но никогда—изъ одного только пред­
сѣдателя и двухъ духовныхъ его членовъ.

85 . Юрисдикція этихъ судовъ распространяется на брако­
разводныя дѣла, на иски о содержаніи при существованіи 
брака и на всякую тяжбу> супружескую или относительно 
расторженія обрученія и соединенныхъ съ нимъ вопросовъ.

86. Церковные смѣшанные суды имѣютъ секретаря—плат­
наго или безплатнаго, соотвѣтственно ихъ доходамъ.

87 . Обязанности суда и способъ веденія судебныхъ дѣлъ 
опредѣляются Судебнымъ руководствомъ вселенской патрі­
архіи.

Мнѣніе г. К. Константиниди.— Постановленія относительно 
церковныхъ судовъ опредѣляются согласно предписаніямъ, 
изложеннымъ въ Руководственныхъ указаніяхъ вселенской 
патріархіи.

Ефоріи филантропическихъ и прочихъ священныхъ учрежденій.

88. Всѣ филантропическія и прочія священныя учрежде­
нія каждой епархіи находятся подъ управленіемъ одной 
только Ефоріи, состоящей, подъ предсѣдательствомъ митро­
полита, епископа или ихъ замѣстителей, изъ шести членовъ, 
избираемыхъ на два года, по три члена—на каждый годъ.

89 . Тѣ изъ ефоровъ, которые закончили двухлѣтіе, не мо­
гутъ вновь быть избраны на второе двухлѣтіе, но лишь на 
третіе.

90 . Вмѣстѣ съ избраніемъ ефоры собираются (на засѣданіе) 
и избираютъ изъ своей среды предсѣдателя и секретаря на 
одинъ годъ.



—  155 —

91. Ефорія бываетъ въ достаточномъ составѣ, когда при­
сутствуютъ трое изъ ея членовъ и предсѣдатель.

92. Всякій споръ или сомнѣніе ефоровъ разрѣшаетъ димо- 
геронтія, къ которой оказавшіеся въ меньшинствѣ и могутъ 
обращаться посредствомъ прошенія; рѣшеніе димогеронтіи 
по представленному ей вопросу должно быть исполнено и 
освобождаетъ отъ всякой отвѣтственности тѣхъ изъ ефоровъ, 
которые съ нимъ несогласны.

93. Въ тѣхъ епархіяхъ, въ которыхъ, вслѣдствіе много­
численности филантропическихъ и богоугодныхъ заведеній, 
управленіе ими съ затрудненіемъ можетъ совершаться одною 
ефоріею, учреждается тѣмъ же порядкомъ другая ефорія, 
избираемая собраніемъ антипросопіи, которая одновременно 
и опредѣляетъ и учрежденія, назначенныя для ея управле­
нія, при чемъ эта ефорія остается совершенно независимою 
отъ другой.

94. Того ефора, который отказался или умеръ въ срединѣ 
года, замѣняетъ въ своемъ засѣданіи димогеронтія, избирая 
его изъ тѣхъ лицъ, которыя были намѣчены, какъ ефоры. 
въ засѣданіи собранія антипросопіи, если оказываются та­
ковые, но вообще—изъ среды тѣхъ, которые имѣютъ требуе­
мыя качества.

95. Занятія ефрровъ начинаются въ мартѣ, непосредственно 
послѣ избранія ихъ, при чемъ они получаютъ управленіе и 
движимыми и недвижимыми имуществами филантропиче­
скихъ и священныхъ учрежденій отъ прежнихъ ефоровъ по 
двойному протоколу, подписанному и передающими и полу­
чающими ефорами.

96. Обязанности ефоровъ составляютъ — управленіе иму­
ществами учрежденій, сборъ доходовъ и производство расхо­
довъ, согласно смѣтѣ, одобренной и переданной собраніемъ 
антипросопіи.

97. Ефоры имѣютъ право, согласно существующимъ зако­
намъ, назначать и увольнять -завѣдующихъ, врачей и всѣхъ 
чиновниковъ и служащихъ этихъ учрежденій, постоянно 
наблюдая за исполненіемъ обязанностей всѣми, работающими 
въ-нихъ, будучи строги, но и въ тоже время уважая и любя ихъ.

98. Ефоры въ концѣ года своего управленія обязаны пред­
ставить на засѣданіе антипросопіи въ мартѣ—1) отчетъ о 
своихъ дѣйствіяхъ, подробный балансъ доходовъ и расхо-



— 156 —

довъ по своему управленію, 3) опись движимаго и недви­
жимаго имущества учрежденій и 4) подробную смѣту на 
слѣдующій годъ.

99. Ефоры этихъ учрежденій обязаны не выходить за пре­
дѣлы одобренныхъ смѣтъ; всякое нарушеніе ихъ признается 
растратою.

100. Въ теченіе цѣлаго года они могутъ израсходовать 
сверхъ смѣты около пятидесяти турецкихъ лиръ, которыя 
обязательно должны быть оправданы; если представится 
экстренная необходимость въ расходованіи большей суммы, 
они обращаются къ димогеронтіи, которая и разрѣшаетъ, если 
признаетъ расходъ неизбѣжнымъ и настоятельно необходи­
мымъ; однако, въ томъ случаѣ, когда собраніе антипросопіи 
должно состояться въ продолженіе одного мѣсяца и отъ от­
срочки не можетъ произойти вредъ или убытокъ, рѣшеніе 
о расходѣ возлагается на это собраніе.

Центральныя ефоріи гимназій и женскихъ институтовъ.

101. Гимназіи ефорій и центральные женскіе институты 
управляются общею шестичленною ефоріею, состояіцею подъ 
предсѣдательствомъ митрополита и избираемою на два года, 
при чемъ ежегодно вновь избираются три ея члена: никто 
изъ этихъ ефоровъ не можетъ быть избранъ и на второе 
двухлѣтіе, продолжая такимъ о’бразомъ службу въ теченіе 
четырехъ лѣтъ; ефоръ же, прослужившій двухлѣтіе, можетъ 
быть избранъ снова по минованіи другого двухлѣтія.

102. Ефора, отказавшагося или скончавшагося въ срединѣ 
года, замѣняетъ димогеронтія изъ получившихъ избраніе 
на должность ефора въ засѣданіи антипросопіи, если таковые 
окажутся; въ противномъ же случаѣ димогеронтія избираетъ 
соотвѣтствующее, по ея оцѣнкѣ, лицо изъ имѣющихъ необ­
ходимыя качества.

103. Вслѣдъ за своимъ избраніемъ ефорія собирается на 
засѣданіе подъ предсѣдательствомъ митрополита, епископа 
или ихъ замѣстителей и избираетъ на одинъ годъ своего 
казначея изъ состава членовъ ея.

104. Новые ефоры, по приглашенію митрополита, въ пер­
вое воскресенье послѣ своего избранія, получаютъ отъ своихъ 
предшественниковъ чрезъ посредство протокола, составлен-



—  157 —

наго въ двухъ экземплярахъ и подписаннаго прежними и 
новыми ефорами, имущество и управленіе школъ, какъ и 
смѣту наступающаго года.

105. Ефорія бываетъ въ законномъ составѣ, когда присут­
ствуютъ предсѣдатель и три ея члена.

106. Ефоры постоянно наблюдаютъ за школами въ отноше­
ніи полнаго и точнаго примѣненія программы и метода пре­
подаванія. Равнымъ образомъ они наблюдаютъ за поведеніемъ 
учениковъ и за достойнымъ образомъ жизни учителей, ува­
жая ихъ.

107. Ефоры заботятся о томъ, чтобы программа наукъ была 
единою и, если возможно, служила продолженіемъ обученія, 
происходящаго въ низшихъ приходскихъ школахъ, программу 
которыхъ они и разсматриваютъ, имѣя право измѣнять ее.

108. Подъ вѣдѣніемъ ефоровъ находится весь учительскій 
персоналъ школы. Они назначаютъ и увольняютъ препода­
вателей и учителей, начальниковъ и начальницъ, чиновни­
ковъ и воспитателей, согласно Общимъ и прочимъ дѣйствую­
щимъ канонисмамъ.

109. Ефоры не могутъ выходить за предѣлы смѣты, всякое 
нарушеніе которой признается растратою, за исключеніемъ 
только тридцати турецкихъ лиръ въ теченіе цѣлаго года, 
расходованіе которыхъ обязательно должно быть оправдано. 
Въ случаѣ же неизбѣжной необходимости въ большемъ 
расходѣ, ефоры испрашиваютъ разрѣшеніе у димогеронтіи, 
которая и разрѣшаетъ его только при томъ условіи, если 
созваніе антипросопіи не можетъ состояться ранѣе двухъ 
мѣсяцевъ, или отъ отсрочки расхода предстоитъ серьезный 
нравственный или матеріальный вредъ для школъ.

110. Ефорія, немедленно послѣ экзаменовъ школъ, обя­
заны передать съ необходимыми поясненіями начальнику 
или начальницѣ школъ подробную программу предметовъ, 
содержаіцую матеріалъ для изученія и въ низшихъ шко­
лахъ,— переданную ей предшествующей ефоріей и утвер­
жденную собраніемъ антипросопіи, съ тѣмъ, чтобы корпора­
ція преподавателей и учителей приготовилась къ наступаю­
щему новому учебному году, который по занятіямъ начинается 
только съ перваго сентября.

111. Расписаніе уроковъ составляютъ начальники и началь­
ницы школъ съ учащимъ персоналомъ, при чемъ количество



158 —

учебныхъ часовъ для каждаго дня, равно начало и перерывъ 
занятій назначаются ефоріей.

Контролеры.

112. На засѣданіи собранія антипросопіи избираются три 
контролера, обязанности которыхъ продолжаются одинъ годъ 
со времени избранія ихъ.

113. Для того, чтобы кто либо былъ избранъ контролеромъ, 
необходимо, чтобы онъ, кромѣ качествъ, указанныхъ въ па­
раграфахъ 5 и 13 для избирателя и избираемаго, владѣлъ 
и достаточными бухгалтерскими познаніями; тотъ, кто однажды 
уже исполнялъ обязанности контролера, снова избирается 
только по минованіи годового періода.

114. Контролеры эти работаютъ каждый въ опредѣленно 
назначенный четырехмѣсячный періодъ, т. е. одинъ въ мѣ­
сяцы май, іюнь, іюль и августъ, другой—въ мѣсяцы сентябрь, 
октябрь, ноябрь и декабрь и третій — въ мѣсяцы январь, 
февраль, мартъ и апрѣль, а четырехмѣсячный срокъ для 
каждаго контролера назначается собраніемъ антипросопіи.

115. Эти контролеры исполняютъ свою обязанность только 
одинъ разъ въ два мѣсяца и въ тотъ день и часъ, какой 
сами назначаютъ, ревизуютъ книги ефэрій филантропиче­
скихъ и богоугодныхъ заведеній и центральныхъ школъ, 
а равно считаютъ находящуюся въ кассѣ денежную налич­
ность; они совершенно-молча контролируютъ подлежащихъ 
отчетности казначеевъ, безъ всякаго замѣчанія, дѣлая только 
соотвѣтствующія записи и совершенно не вмѣшиваясь въ 
управленіе и завѣдываніе ефорій..

116. Въ томъ случаѣ, когда у контролеровъ возникнетъ 
подозрѣніе относительно какого либо злоупотребленія, они 
собираютъ свѣдѣнія болѣе подробныя и основательныя и, 
когда убѣдятся въ растратѣ, излагаютъ свои подозрѣнія и 
убѣжденія устно митрополиту, который въ свою очередь 
убѣдившись, представляетъ дѣло димогеронтіи для дальнѣй­
шаго его направленія.

117. Каждый изъ контролеровъ въ концѣ четырехмѣсяч- 
наго срока исполненія своихъ обязанностей, обревизовавъ 
книги ефорій и казначеевъ, составляетъ ревизорскій отчетъ 
о доходахъ и расходахъ за четырехмѣсячное завѣдываніе и 
въ мартѣ представляетъ его собранію антипросопіи.



— 159 —

Кинотское имущество, полученное по завѣщаніямъ.

118. Въ тѣхъ епархіяхъ или въ первенствующихъ горо­
дахъ епархій, въ которыхъ существуютъ кинотскія имуще­
ства на пользу филантропическихъ и священныхъ учрежде­
ній, школъ, на милостыни для бѣдныхъ, полученныя по 
завѣщаніямъ, устанавливающимъ опредѣленнымъ образомъ 
управленіе этими кинотскими имуществами и расходованіе 
ихъ доходовъ въ пользу опредѣленныхъ учрежденій, упра­
вленіе такими имуществами происходитъ, согласно распоря­
женіямъ этихъ завѣщаній, лицами, имѣющими для этого 
право, при чемъ нисколько не должны умаляться или стра­
дать права въ избраніи властей, представляемыя настоя­
щимъ уставомъ православнымъ прихожанамъ.

119. Если окажется, что уполномоченные, назначенные 
старыми такими завѣщаніями, съ теченіемъ времени исчезли 
и оскудѣли, то замѣна ихъ производится въ силу рѣшенія 
законной судебной власти.

120. Но всякое распоряженіе какого либо завѣщанія, втор­
гающееся и, такъ сказать, уничтожающее предоставляемыя 
настоящимъ уставомъ права избирателей и права властей 
по управленію и ревизіи имущества филантропическихъ и 
священныхъ учрежденій и центральныхъ школъ, признается 
недѣйствительнымъ и несуществующимъ.

121. Лица, имѣющія по такимъ завѣщаніямъ право, соби­
раются подъ предсѣдательствомъ митрополита и составляютъ 
годовую смѣту управленія этими имуществами и, согласно 
распоряженіямъ завѣщаній, распредѣленіе доходовъ на фи­
лантропическія заведенія, на школы, на милостыни нищимъ 
и на приданое.

122. Составленная такимъ образомъ смѣта представляется 
на одобреніе димогеронтіи, которая, если найдетъ ее со­
гласною съ распоряженіями завѣщаній и съ общею пользою 
и благомъ мѣстности или епархіи, утверждаетъ и препро­
вождаетъ уполномоченнымъ для исполненія, извѣщая и 
учрежденія, имѣющія право (на полученіе доходовъ), въ 
противномъ же случаѣ возвращаетъ смѣту составителямъ, 
чтобы они приняли во вниманіе замѣчанія димогеронтіи и 
внесли необходимыя измѣненія.



—  160 —

123. Эта смѣта представляется димогеронтіи заблаговре­
менно, въ концѣ экономическаго года.

124. Въ томъ случаѣ, когда уполномоченные настаиваютъ 
на своей смѣтѣ и не вносятъ требуемое измѣненіе, вопросъ 
представляется (на обсужденіе) собранію антипросопіи, кото­
рая и разрѣшаетъ его окончательно.

Общія постановленія.

125. Экономическій годъ для епархіальныхъ властей, т. е. 
для ефорій филантропическихъ и священныхъ учрежденій 
и для центральныхъ школъ, начинается съ 1 января.

126. Каждый казначей, имѣя въ кассѣ храмѣ, школы или 
филантропическихъ заведеній денежную сумму свыше 50 ту­
рецкихъ лиръ, обязанъ врёменно помѣстить ее, какъ взносъ 
на имя епитропіи или ефорій, казначеемъ которой онъ со­
стоитъ, въ одномъ изъ болѣе надежныхъ банковъ, или у 
кого-либо изъ банкировъ и купцовъ, по имени назначаемыхъ 
димогеронтіей въ январѣ мѣсяцѣ.

127. Всѣ митрополиты или епископы Вселенскаго пре­
стола, какъ духовные началовожди и предсѣдатели епар­
хіальныхъ властей, обязаны, имѣя въ виду точное примѣ­
неніе настоящаго устава, заблаговременно извѣщать свои 
паствы относительно всѣхъ очередныхъ приходскихъ собра­
ній, руководя ихъ, чрезъ посредство настоятелей, своими 
изъяснительными указаніями о составленіи списка избира­
телей, о способѣ избраній на приходскихъ собраніяхъ, иногда 
и сами являясь въ нѣкоторые приходы—послѣдовательно 
изъ одного въ другой, но не имѣютъ права изъ-за этого 
отлагать приходскія собранія и препятствовать тому, чтобы 
они происходили одновременно во всѣхъ селахъ.

128. Если имъ будетъ сообщено о какой либо растратѣ 
кинотскихъ денегъ, они, послѣ того какъ убѣдятся въ 
этомъ, должны представить дѣло димогеронтіямъ. Димоге­
ронтіи, послѣ разсмотрѣнія доказательствъ, убѣждающихъ 
относительно растраты, выступаютъ противъ виновныхъ въ 
злоупотребленіи, обязывая ихъ, въ теченіе опредѣленнаго, 
по ихъ назначенію, срока, возмѣстить неправильно израсхо­
дованную сумму; и если растратившій заплатитъ въ теченіе 
назначеннаго срока, димогеронтія немедленно увольняетъ



161 —

его отъ службы, которую онъ имѣетъ, и вычеркиваетъ его 
имя послѣдовательно на пять лѣтъ изъ каталога избирате­
лей, при чемъ онъ одновременно лишается и качествъ изби­
раемаго. Если, однако, онъ не Станетъ подчиняться рѣше­
нію димогеронтіи, митрополитъ или епископъ обязывается 
отлучить его отъ церкви и одновременно возбудить. уголов­
ное дѣло предъ соотвѣтствующимъ судомъ для наказанія.

129. Всякое нарушеніе настоящаго устава обжалывается 
предъ постояннымъ народнымъ смѣшаннымъ совѣтомъ въ 
архіепископіи Константинополя и предъ димогеронтіями въ 
епархіяхъ, которыя, прежде всего, постанавляютъ свое рѣ­
шеніе относительно нарушенія и потомъ налагаютъ на на­
рушителей наказанія, соотвѣтственно важности нарушенія.

130. Наказанія, налагаемыя за такія нарушенія, суть: 
1) выговоръ нарушителю въ засѣданіи постояннгао народ­
наго смѣшаннаго совѣта или димогеронтіи, 2) лишеніе его 
на одинъ годъ въ отношеніи пользованія своими правами, 
какъ избирателя, и избранія его, какъ антипросопа въ засѣ­
даніяхъ антипросопіи, если онъ имѣетъ соотвѣтствующія 
качества; 3) исключеніе его въ отношеніи избранія какъ 
епитропа, или ефора школы, какъ димогеронта, или ефора 
филантропическихъ заведеній и центральныхъ школъ; 4) прп- 
сужденіе къ возмѣщенію растраченныхъ денегъ съ лише­
ніемъ на пять лѣтъ права избирателя и избираемаго въ со­
ставъ всякой приходской или епархіальной власти, и 5) пре­
слѣдованіе его митрополитомъ для наказанія уголовнымъ 
порядкомъ.

131. Мѣстные митрополиты, епископы или ихъ антипро- 
сопы имѣютъ долгъ своевременно напоминать каждому изъ 
обязанныхъ исполненіемъ какого либо предписанія настоя­
щаго устава объ этомъ предписаніи, давая и необходимыя 
руководственныя указанія для его исполненія.

132. Въ началѣ примѣненія настоящаго устава посред­
ствомъ жребія опредѣляются всѣ тѣ изъ епитроповъ хра­
мовъ и ефоровъ приходскихъ школъ, изъ членовъ димоге­
ронтіи и ефоровъ филантропическихъ и священныхъ учре­
жденій и центральныхъ школъ, которые должны выйти изъ 
ихъ состава, при чемъ избраніе по жребію должно происхо­
дить въ засѣданіи приходскаго собранія, когда дѣло идетъ

Иголосъ церкви.



— 162 —

о приходскихъ властяхъ, и въ засѣданіи собранія антипро- 
сопіи, когда дѣло касается епархіальныхъ властей.

133. Все то, чего не предусматриваетъ настоящій уставъ, 
можетъ быть опредѣлено соотвѣтствующими собраніями при­
ходскими и антипросопіи, подъ опредѣленнымъ условіемъ 
одобренія двумя высшими учрежденіями Великой Христо­
вой церкви (т. е. священнымъ синодомъ и народнымъ смѣ­
шаннымъ совѣтомъ) и—удостовѣренія, что это не противо- 
рѣчитъ постановленіямъ Общихъ канонисмовъ- и настоящаго 
уставах).

Таковъ первый проектъ устава о приходѣ, о приходскихъ н 
епархіальныхъ властяхъ въ предѣлахъ Константинопольскаго 
патріашаго престола, который былъ составленъ двумя свѣт­
скими членами (г.г. Антоніади и Константиниди) особой 
смѣшанной комиссіи и послужилъ исходнымъ предметомъ 
для разсужденій этой комиссіи и для дальнѣйшаго рѣшенія 
вопроса объ устройствѣ и организаціи прихода. Въ Авою 
очередь, комиссія выступила съ другимъ общимъ проектомъ, 
составленнымъ послѣ детальнаго обсужденія вопроса о при­
ходѣ, въ виду и изложеннаго сепаратнаго проекта.

Профессоръ И. И. Соколовъ.

('Окончаніе слѣдуетъ).

*) 2  х 2$  і о ѵ аѵѵ гахѳеѵ ѵтсо Ѳ а Ху г  о д 3А ѵ г ш ѵ  і а д  оѵ хаі  К <о ѵ- 
а т а ѵ т і ѵ о ѵ  Г.  К ш ѵ о г а ѵ т і ѵ і д о ѵ , гіѵа аѵ^угуѳу пади гуд ѵпо та>ѵ 
бѵо 2<і)уат(і)ѵ оѵогиоуд 3Ешхдолуд . К а ѵ о ѵ і а у о д  педі худ йхХоууд хаі 
тшѵ хаоухоѵти)Ѵ тшѵ кѵ хоі хХІ/лахс хоѵ Оіхоѵувѵіхоѵ ѳдоѵоѵ адуіЬѵ хтХ.



О Т Д Ѣ Л Ъ  В Т О Р О Й .

Вѣнокъ на могилу война- 
христіанина ').

Вѣчная, славная память тебѣ, дорогой страстотерпецъ воинъ 
Георгій, за Вѣру, Царя и Родину и за своихъ братьевъ- 
Ил авянъ, порабощенныхъ, животъ свой на полѣ брани поло­
жившій! Коротка была, по волѣ Творца, твоя земная жизнь, 
но много пришлось тебѣ пережить за 28 лѣтъ твоего земного 
странствованія. Рано остался ты безъ отца, успѣлъ пережить 
кончину брата офицера, потерялъ горячо любимую свою 
мать. Рожденный въ военной семьѣ и воспитанный въ воен­
ной школѣ, ты избралъ себѣ поприще по сердцу своему, 
поприще многотрудное, исполненное скорбей и лишеній. 
Памятуя завѣтъ Христа Спасителя: „кто любитъ отца или 
мать болѣе нежели меня, недостоинъ Меня; или кто любитъ 
сына или дочь болѣе нежели Меня, не достоинъ меня, и кто 
не беретъ креста своего и не слѣдуетъ за мною, тотъ не достоинъ 
меня“ (Мѳ. 10, 37— 38), ты отказался отъ своей личной жизни 
и отдалъ себя всего на великое служеніе Вѣрѣ, Царю и 
Родинѣ. И вотъ ты въ рядахъ близкой тебѣ по духу и сердцу 
славной родной арміи и твои товарищи-воины, лучше насъ 
знающіе тебя, не обинуясь свидѣтельствуютъ, какъ исполни­
теленъ былъ ты въ своемъ служебномъ долгѣ, какъ добръ 
и отзывчивъ къ нуждамъ сотоварищей и подчиненныхъ. Но 
зачѣмъ намъ эти свидѣтельства, когда твоя смерть славная

*) Слово, сказанное 12 сент. въ бригадной церкви г. Екатеринослава, 
при отпѣваніи умершаго отъ ранъ поручика Ѳеодосійскаго полка Георгія 
Васильевича Замятина.

11*



—  164 -

громче всѣхъ свидѣтелей говоритъ, что любовь христіанская 
была твоимъ земнымъ удѣломъ. Ты зналъ, что нѣтъ любви 
большей, какъ кто душу свою положитъ за други своя 
(Іоан. 15—13).  И вотъ когда разразилась военная гроза, когда 
врагъ Христовой любви, врагъ мира всего міра, надменный, 
гордый, кровожадный Германецъ, рѣшивъ поглотить родное 
славянство, дерзко и гордо ринулся на миролюбивую, 
смиренную Святую Русь, когда Родина мать съ невыразимой 
болью въ сердцѣ, но вѣрная завѣтамъ Христа, оторвала отъ 
своей любящей материнской груди многіе милліоны своихъ 
сыновъ и по зову родного Царя Отца послала ихъ на вёликій 
подвигъ—положить душу за други своя—ты безбоязненно, 
громко воскликнувъ со всею святою Русью „съ нами Богъ", 
бросился съ „желѣзомъ въ рукахъ, съ крестомъ въ сердцѣ" 
на врага и въ море братской крови, проливаемой за святую 
Родину и за обездоленныхъ, несчастныхъ, угнетенныхъ брать­
евъ славянъ, влилъ и свою чистую святую кровь и теперь 
ранами своими и своею праведною кончиною громко свидѣ­
тельствуешь, что обрѣлъ истинное счастье, ибо совершилъ 
свой подвигъ любви до конца, положивъ душу свою за други 
своя. Ты претерпѣлъ до конца и будешь спасенъ. Мы этому 
вѣримъ. Это сказалъ Христосъ.

Теперь ты тѣломъ своимъ среди насъ—своихъ молитвен­
никовъ, своихъ родственниковъ, своихъ друзей—сослужив­
цевъ воиновъ, среди сыновъ родной земли, за благополучіе 
коихъ ты страдалъ. Измученный, израненный, истекавшій 
кровью, ты спѣшилъ къ намъ. Скажи зачѣмъ? Зачѣмъ не легъ 
и тѣломъ тамъ, гдѣ положилъ душу свою? Что ты хотѣлъ 
этимъ намъ свидѣтельствовать, что хотѣлъ намъ завѣщать?

— Ты видѣлъ тамъ за рубежомъ Родины въ землѣ ванда- 
ловъ-враговъ слезы, невыразимыя страданія, ты слышалъ 
тамъ стоны ужасные родныхъ братьевъ славянъ, сдавленныхъ 
въ желѣзныхъ тискахъ современныхъ „культурныхъ" вар­
варовъ-нѣмцевъ и хотѣлъ и спѣшилъ намъ повѣдать о томъ 
и сказать: „туда, родные, туда скорѣе! На помощь! Тамъ 
страдаютъ свои, освободите, облегчите ихъ горе, утрите ихъ 
слезы"...

Ты хотѣлъ намъ повѣдать, какъ наши родные отцы и дѣти 
умираютъ за Вѣру, Царя и Родину и крикнуть намъ: „му­
жайтесь, крѣпитесь сердцемъ, твердо стойте за попираемую



—  165 —

правду, объединяйтесь вокругъ своего Богомъ даннаго, благо­
словеннаго Царя Помазанника и спасайте свои святыни: 
Вѣру, Царя и Родину!

Родимый, мы слышимъ твой голосъ, внимаемъ твоему 
горячему призыву. Вѣрь, что крѣпка наша вѣра въ Бога,— 
вѣрь, незыблема наша преданность Самодержцу родному,— 
знай, что горяча—пламенна наша любовь къ Родинѣ-матери, 
неудержимо, несокрушимо наше стремленіе къ братьямъ 
страдальцамъ на помощь. Все принесемъ въ жертву и волю 
Божью исполнимъ. И Твоя и твоихъ соратниковъ кровь не­
напрасно будетъ пролита: святою кровью сыновъ Россіи 
спасутся братья славяне и Родина Мать отъ ига нѣмецкаго 
и будетъ подъ покровомъ Матери Церкви и подъ великою 
рукою Самодержца всея Руси благоденствіе всѣмъ объеди­
неннымъ славянамъ и будетъ миръ всему міру. Тебѣ же, 
дорогой витязь-страстотерпецъ земли Русской, воинъ Георгій, 
нашъ земной благодарный поклонъ и послѣднее „прости", 
наша горячая молитва Царю Царей: да пріимётъ онъ жертву 
твою кровавую и всѣхъ за Вѣру, Царя и Родину животъ 
свой доложившихъ и упокоитъ идѣже нѣсть болѣзнь, ни 
печаль, ни воздыханіе, но жизнь безконечная.

— Разступись, мать сыра земля, не холодную могилу, а 
грудь твою горячую материнскую приготовь для покоя вѣр­
наго за тебя пострадавшему сыну твоему воину Георгію. 
Русскій народъ! вѣчную славную память храни о твоемъ 
страдальцѣ воинѣ Георгіѣ и всѣхъ за Вѣру Царя и Родину 
убіенныхъ и. завѣщай своимъ потомкамъ такъ же самоотвер­
женно хранить свои завѣты: Вѣру, Царя и Родину, какъ 
хранили они. Аминь.

Священникъ К. Айвазовъ.
г. Екатеринославъ.



Современное обозрѣніе.

По изволенію Божьему совершается событіе у насъ на 
Руси, могущее при всей своей тяжести имѣть безконечно 
благопріятныя послѣдствія не только для насъ русскихъ, 
но и для всѣхъ народовъ, единокровныхъ намъ. Идетъ война 
и несетъ пока, по милости Господней, объединеніе братьевъ- 
славянъ, возвращеніе подъ скипетръ Русскаго Царя оттор­
гнутыхъ нѣмецкимъ насиліемъ, освобожденіе отъ гнета 
нѣмецкихъ началъ жизни... Дай Богъ, чтобы все это дове­
лось благополучно до конца! Въ борьбѣ съ германизмомъ 
вырисовывается съ особенной яркостью наша природная 
индивидуальность. Какъ въ свое время Наполеоново наше­
ствіе разсѣяло туманъ всецѣлаго преклоненія передъ „фран­
цузскимъ", такъ теперь, наконецъ, „нѣмецъ" начинаетъ те­
рять свое обаяніе. И слава Богу—давно пора... Самобытная 
русская культура, культура мирнаго созиданія жизни, при­
несетъ больше счастья народамъ, чѣмъ безумное, лихора­
дочное напряженіе военной мощи,' поглащающее всѣ соки 
народной производительности.

И не только это мирное созиданіе влечетъ за собою побѣда 
славянства. Сильнѣйшая славянская народность — мы рус­
скіе—несемъ съ собой и свѣтъ истины Христовой; побѣда 
наша—расширеніе сферы дѣятельности нашей Церкви.

Тутъ задачи государства и Церкви совпадаютъ. Если пер­
вое хочетъ утвердить принципъ мира, то всего прямѣе это 
можно будетъ сдѣлать въ томъ случаѣ, если въ сознаніе 
народа войдетъ начало всепримиряющей любви Христовой, 
проповѣдуемое православіемъ; съ другой стороны, право­
славію, желающему преобразовать міръ на началахъ любви.



—  167 —

всего естественнѣе идти туда объ руку съ государствен­
ностью, дающей просторъ церковной дѣятельности.

Союзъ между двумя организаціями, вообще говоря, можетъ 
быть или внѣшне-случайнымъ, или внутренне-органическимъ. 
Въ первомъ случаѣ согласіе, взаимная поддержка бази­
руются на стремленіи получить отъ союза возможно боль­
шую выгоду; во второмъ—на сознаніи общности и взаимной 
обусловленности интересовъ. Перваго рода союзъ создаетъ 
стремленіе каждой стороны возможно меньше давать союз­
нику и возможно больше вырвать у него. Другой характеръ 
союза влечетъ къ заботѣ о союзникѣ, въ полномъ созна­
ніи прямой зависимости своего благосостоянія отъ счастья 
другого.

Союзъ между Церковью и Государствомъ, можетъ соотвѣт­
ствовать и тому и другому виду. У насъ на Руси этотъ 
союзъ органическій, именно, въ силу полнаго совпаденія 
идеаловъ церкви и славянской народности. Въ силу этого 
совпаденія идеаловъ такъ тѣсно связались историческія судь­
бы Русской Церкви и государственности. Первая была бла­
гословляющимъ ангеломъ хранителемъ послѣдней. Подъ бла­
годатной сѣнью Церкви росла, ширилась и крѣпла Русь.

Никто иной привилъ къ дикому дереву древне-славянской 
культуры начала государственности, какъ, именно, Церковь. 
Вмѣстѣ со свѣтомъ христіанства озарилъ Русь свѣтъ жизни 
культурно - человѣческой, и эта изначальная зависимость 
молодого строя жизни народной отъ началъ церковной жизни 
красной нитью проходитъ черезъ всю дальнѣйшую исторію 
Россіи..

Кто зажегъ свѣточъ знанія? Церковь, выставлявшая учи­
телей грамоты, создававшая первыя народныя школы. Кто 
хранилъ блески истины, сіявшія огоньками во тьмѣ невѣ­
жества и заблужденій? Церковь, бывшая носительницей муд­
рости, хранительница книжныхъ сокровищъ. Кто, наконецъ, 
былъ глашатаемъ знанія, поднимавшимъ интересъ къ жизни 
и свѣтлому знанію? Церковь за оградами своихъ монасты­
рей возжигавшая свѣтильники, озарявшіе своимъ сіяніемъ 
всю Русь.

Подъ покровомъ Церкви строилось Русское царство. Ею 
оно жило, Ею пользовалось для упроченія своего вліянія, Ея 
молитвенниками освобождалось отъ враговъ, расло на лонѣ



—  168 -

Церкви, какъ укрѣпляется силами младенецъ, питаясь моло­
комъ на груди матери. И естественно, что при развитіи 
государственной жизни, по мѣрѣ> того, какъ въ потокъ на­
родно-исторической жизни вливались отдѣленныя струйки 
различныхъ народностей и разнообразныхъ религіозныхъ 
вѣрованій, православіе получало господствующее значеніе.

Это не былъ завоевательный походъ Церкви, потому что 
Ей нечего было завоевывать: Русь, получившая начало сво­
его культурнаго бытія подъ сѣнью Церкви, естественно всегда 
сознавала себя обязанной Церкви и отдавала Ей все. Не 
было такой Области въ русской государственной жизни, гдѣ 
Церковь не имѣла бы значительнаго вліянія; тѣмъ болѣе 
не было такой сферы, въ которой создавались бы условія 
жизни, враждебныя церковнымъ интересамъ. Этимъ крѣпла 
Русь—этимъ она сильна, за это она и должна всегда дер­
жаться. И надо правду сказать, Государство у насъ, слава 
Богу, само сознательно рѣдко нарушало этотъ союзъ, чуть­
емъ учитывая всю пользу отъ взаимообщенія съ Церковью. 
Случалось, что Церковь не всегда сама стояла на стражѣ 
своихъ общественныхъ интересовъ и черезъ это только па­
дала въ глазахъ государственной власти, которая тогда счи­
тала уже себя въ правѣ третировать представителей церкви.

Сейчасъ у насъ вновь со всей очевидностью сливаются 
интересы государства и церкви и—дай Богъ—чтобы они 
удовлетворились на пользу и той и другой.

Уже помогъ Господь вернуть подъ державу древнюю „вот­
чину “ князей россійскихъ, пріобрѣтена Галиція, и вмѣстѣ съ 
нею возвращаются подъ непосредственное вѣдѣніе право­
славной церкви уніаты, бывшіе когда-то (въ лицѣ своихъ 
предковъ) исповѣдниками православія.

Для Церкви слѣдовательно возникаетъ задача, требующая 
неотложнаго разрѣшенія, такъ или иначе опредѣлить свое 
отношеніе къ населенію вновь присоединенныхъ областей. 
Вопросъ прежде всего разрѣшится опредѣленіемъ формы 
церковнаго управленія, которая будетъ имѣть мѣсто въ 
этихъ новыхъ владѣніяхъ. Вполнѣ естественно выдѣлить 
эту вновь образовывающуюся церковь въ самостоятельное- 
до извѣстной степени учрежденіе съ непремѣннымъ подчи­
неніемъ и канонической зависимостью отъ центральнаго 
управленія Россійской церкви. Нѣкоторая автономія, ду-



—  169 —

мается, должна имѣть мѣсто на этой окраинѣ и распростра­
няться на внутреннюю церковную жизнь, поскольку послѣд­
няя обусловливается мѣстными особенностями. Но несом­
нѣнно, что каноническая зависимость отъ органовъ цент­
ральнаго управленія Россійской церкви, а не отъ констан­
тинопольскаго патріарха будетъ вполнѣ естественна, если 
Галиція навсегда перейдетъ къ Россіи.

По отношенію къ этой области для русскаго государства 
въ единеніи съ церковью открывается совершенно особое 
поле дѣятельности. Здѣсь не придется прилагать героичес­
кихъ усилій къ дѣлу обрусенія края. Оно произойдетъ естест­
венно, поскольку населеніе Галиціи въ общей своей массѣ, 
конечно, живетъ, тѣми же интересами, что и все славянство. 
Нужно лишь вспомнить, съ какой готовностью и неподдѣль­
ной радостью встрѣчаетъ коренное населеніе побѣдоносное 
русское воинство; въ этомъ залогъ полнаго совершеннаго 
единенія двухъ братьевъ-народовъ. Насильно отторгнутые 
отъ того ствола, который питалъ ихъ своими соками, гали­
чане сами готовы стать частью великаго народа русскаго, 
который, конечно, всегда приметъ ихъ, какъ самыхъ доро­
гихъ, какъ самыхъ близкихъ его сердцу. Не можетъ Русь 
забыть того, что здѣсь, на отрогахъ Карпатъ, въ свое время 
былъ центръ культурной жизни, оказывавшій вліяніе на все 
теченіе жизни: тутъ „сидѣлъ" Ярославъ Осмомыслъ, воспѣ­
тый еще въ „словѣ о полку Игоревѣ"; здѣсь на фонѣ поли­
тическихъ неурядицъ вырисовывалась могучая фигура князя 
Даніила Галицкаго, заставлявшаго заискивать и домогаться 
дружбы съ нами даже западно - европейскихъ государей. 
Здѣсь виталъ духъ несокрушимой силы, энергіи, знанія, 
спасшій этотъ уголокъ земли Русской отъ дикаго налета 
татаръ... Только отъ нѣмецкаго засилья не спаслась цвѣ­
тущая область, служившая постоянной приманкой для вож­
делѣній сосѣдей, и судилъ Богъ подпасть подъ руку а в ­
стрійцевъ.

Но теперь, кажется, миновала бѣда, и понятно, что Русь 
откроетъ всѣ входы, чтобы дать просторъ развиваться всему 
тому богатству жизни духовной, которымъ полна народная 
среда.

Съ этой стороны дѣло обстоитъ хорошо.



—  170 —

Важнѣе возникаетъ вопросъ о религіозномъ состояніи при­
соединенныхъ народностей. Въ свое время, для упроченія 
австрійскаго вліянія, была провозглашена въ Галиціи цер­
ковная унія съ Римомъ, которая била въ центръ дѣла, пы­
таясь подорвать православіе. Съ началами католицизма вхо­
дили въ жизнь галичанъ и начала жизни западно-европей­
ской, съ постепеннымъ усвоеніемъ духа германизма. Это 
былъ, если можно такъ выразиться, мирный Бгап& пасіі Озіеп 
аванпоста германской лавины..

Расчетъ былъ вѣренъ, но не оправдалъ ожиданій, онъ 
только ярче подчеркнулъ полную зависимость отъ совер­
шенно чуждыхъ народу началъ. А эти начала заявляли о 
себѣ со всей рѣшительностью, со всею настойчивостью. Пра­
вославіе, терпимое оффиціально, гналось, преслѣдовалось 
рѣшительно всѣми способами. Кто не помнитъ и не читалъ 
тѣхъ душу раздирающихъ сообщеній о гоненіяхъ, воздви­
гнутыхъ на православныхъ Галиціи, только за то, что они 
твердо держались вѣры отцовъ. Всѣ ужасы недавняго вре­
мени, когда въ австрійскихъ тюрьмахъ томились православ­
ные священники, когда они подвергались насмѣшкамъ, глум­
леніямъ, оскорбленіямъ, когда правительство Франца-Іосифа 
объявило войну православію въ краѣ сознательно и настой­
чиво—все это у каждаго почти передъ глазами. И унія— 
ничто другое—была той лазейкой, черезъ которую втекало 
и упрочивалось нѣмецкое вліяніе. Имени нѣмецкой госу­
дарственности приносились гекатомбы жертвъ, размѣнива­
лось драгоцѣннѣйшее достояніе народнаго духа—правосла­
віе. Унія сама по себѣ не могла никого привлекать. Скло­
нялись къ ней осыпаемые градомъ милостей, но бѣгъ вре­
мени сдѣлалъ то, что навязанное привилось, и народъ свыкся 
съ уніей.

Правда, далеко не всѣ. Есть прекрасныя записки (днев­
никъ), касающіяся путешествія по приходамъ американскаго 
епископа Николая, нынѣ здравствующаго архіепископа Вар­
шавскаго, гдѣ Владыка разсказываетъ объ уніатахъ-галича­
нахъ, бѣжавшихъ въ свободную Америку отъ нѣмецкаго 
гнета. Оказывается, всѣ эти уніаты въ глубинѣ сердца но­
сятъ привязанность къ церкви православной, скоро сравни­
тельно—переходятъ въ ея лоно, если встрѣчаютъ ревность 
со стороны пастыря-миссіонера.



—  171 —

И сейчасъ открывается передъ взоромѣ Церкви потреб­
ность идти со свѣточемъ православія въ среду этого уніат­
ства, не силой обращать инако-мыслящихъ, но мощью свѣто­
зарной истины заставить склониться передъ нею сердца. И 
наша Церковь можетъ это сдѣлать, она должна это сдѣлать. 
Пока крѣпокъ союзъ государства съ церковью, первое должно 
создать условія, благопріятныя миссіонерско-церковной ра­
ботѣ, допустивъ въ широкихъ размѣрахъ, отвѣчающихъ по­
нятію „господствующаго исповѣданія", пропаганду право­
славія. Вѣрно, что рано или поздно истина восторжествуетъ, 
но есть всѣ основанія для самого же государства стремиться 
къ возможно-скорѣйшему торжеству истины. Съ ея воспрія­
тіемъ и усвоеніемъ укрѣпляется связь между этой народ­
ностью и государствомъ Русскимъ, такъ какъ единеніе въ 
этомъ случаѣ коснется самыхъ таинственныхъ глубинъ, ре­
лигіозныхъ основъ жизни народной.

Торжество русской государственности въ Галиціи дастъ 
возможность безбоязненно работать тамъ апостоламъ право­
славія, только нужно, чтобы не было недостатка въ работ­
никахъ. Именно, государство должно позаботиться о созда­
ніи условій, облегчающихъ трудъ благо вѣстниковъ. Нужно 
предоставить церкви то положеніе, которое она имѣетъ во 
всемъ государствѣ,—что несомнѣнно и будетъ.

Сейчасъ раздается много голосовъ, трактующихъ о тѣхъ 
принципахъ, которые должны бы быть положены въ основу 
церковно-государственныхъ отношеній въ Галиціи. И уже 
теперь проводится мысль о необходимости ограничить, со­
кратить сферу дѣятельности и вліянія православной церкви. 
Усиленно рекомендуется начало полной терпимости въ дѣ­
лахъ вѣры.

Что жъ? хорошо... Но бѣда въ томъ, что „терпимость" 
чаще всего граничитъ съ равнодушіемъ, съ безразличіемъ, 
съ нежеланіемъ отстоять свое упованіе, утвердить въ созна­
ніи общества непреложность единой истины. И какой резуль­
татъ, плодъ этого выставляемаго на общее разсмотрѣніе ре­
цепта? Запрещеніе посылать въ приходы православнаго свя­
щенника. если такового не потребуютъ ®/4 прихода...—чего 
добивается наше либеральное, чуждое церкви, общество во 
главѣ съ „Рѣчью".



—  172 —

Да, дѣйствительно, хороша будетъ миссіонерско-просвѣти­
тельная работа, если и количество пастырей будетъ урѣзано 
до минимума! Вѣдь нельзя же думать, чтобы издавна уже 
перетягиваемое къ католичеству уніатское населеніе быстро 
отказалось отъ того, съ чѣмъ оно сроднилось. Нѣтъ, только 
армія самоотверженныхъ православныхъ дѣятелей, пущен­
ныхъ въ Галицію, и прежде всего обиліе православнаго ду­
ховенства, свяжутъ навсегда, неразрывными узами возвра­
щенный край съ центромъ русской жизни. Иначе, религіоз­
ное тяготѣніе къ Западу можетъ служить помѣхой въ дѣлѣ 
сліянія того, что по самой природѣ своей должно составлять 
единое цѣлое. Не говоримъ уже о томъ, что нельзя давать 
преимущество уніатству тамъ, гдѣ вводятся начала жизни, 
по которымъ „ православная церковь является господствую­
щей въ государствѣ". Такая позиція должна сказаться и по 
отношенію къ Галиціи.

Церковь имѣетъ полное основаніе требовать для себя та­
кого положенія; настоящія обстоятельства есть наглядное 
свидѣтельство единства интересовъ Церкви и государства, 
только нужно, чтобы это единство изъ области словъ пере­
ходило и въ область дѣла.

Россія, какъ и все славянство, хочетъ освободиться, нако­
нецъ, отъ нѣмецкаго гнета. Основы нѣмецкаго міросозерца­
нія должны перестать господствовать надъ умами, могущими 
идти въ своемъ развитіи, въ дѣлѣ созиданія могучей все­
сторонней жизни отнюдь не на помочахъ нѣмцевъ.

Церковь можетъ только привѣтствовать это.
Религіозное броженіе, пораждающее различныя секты и 

толки, во многомъ обязано „нѣмецкому засилью". Наши 
русскія самобытныя секты немногочисленны, и вліяніе ихъ 
сравнительно скоро можетъ быть парализовано. Не то секты 
заносныя. Протестантизмъ, корнями своими уходящій въ 
сердцевину „нѣмецкаго" міросозерцанія, является родона­
чальникомъ большинства изъ нихъ, имъ наши секты чаще 
всего и окормляются. А передаточной станціей—какъ это 
Установлено исторически—съ большимъ удобствомъ могли 
быть и были тѣ нѣмецкіе колонисты „бароны" и „фоны" 
разные, которые въ изобиліи наводняли Россію, пользуясь 
гостепріимствомъ послѣдней.



—  173 —

И обоюдно отрадно было бы и государству и церкви, если бы 
оказалось возможнымъ не только ограничить, но и совер­
шенно пресѣчь ихъ вліяніе на народную жизнь, на народ­
ное достояніе—вѣру...

Нужно беречь эту драгоцѣнную жемчужину, которой жи­
ветъ „Святая Русь*. Пусть нашъ народъ-Богоносецъ выпол­
няетъ свою высокую миссію, слѣдуя влеченіямъ своей при­
роды, велѣніямъ своего религіознаго, церковнаго православ­
наго духа!

Загорается, быть можетъ, заря совершенно новой міровой 
жизни, когда мирный духъ славянства долженъ будетъ ска 
зать свое слово: пусть это слово будетъ отзвукомъ правды 
православія—въ этомъ спасеніе міру. Русская государствен­
ность и православная церковь сейчасъ болѣе, чѣмъ когда- 
либо, должны идти рука объ руку, чтобы на обломкахъ 
тевтонской оргіи насилія создать благодатное мирное царство 
подъ сѣнью Креста...

Свящ. Н. Платоновъ.



Зеркало жизни.

VIII.

Двадцатый вѣкъ.

Все ширится и ширится поле войны. Недалекъ уже тотъ 
часъ, когда борьба народовъ превратится въ міровую борьбу: 
Америка, Китай, Италія и мелкія государства лишь ожидаютъ 
своей очереди для выступленія на поле брани. Самое же 
выступленіе для нихъ уже не является нерѣшеннымъ во­
просомъ. Такъ жажда всемірнаго мира завершилась всемір­
ною бранью И самымъ яркимъ воплощеніемъ культуры 
ХХ-го вѣка останутся въ наслѣдіе потомкамъ горы окро­
вавленныхъ тѣлъ, моря и океаны крови и слезъ.

Какъ все это могло произойти? Какъ могло статься, чтобы 
міровое стремленіе къ миру вдругъ, точно по мановенію 
волшебнаго жезла, превратилось въ міровую жажду крови 
и битвъ?

А какъ, спросимъ, Іудино лобзаніе могло проложить путь 
къ Голгоѳѣ Божественному Вѣстнику мира и любви? Какое 
страшное сочетаніе: цѣлованіе и предательство!.. „Цѣло­
ваньемъ, ли предаешь Сына Человѣческаго"?! И все же: „да, 
Равви, цѣлованьемъ"!.. Почему? Да потому, что цѣловали 
лишь уста, а сердце, омраченное недугомъ сребролюбія, омра­
чило и святое лобзаніе и сдѣлало его „цѣлованіемъ 
Іуды"!..

ХХ-ый вѣкъ гремѣлъ призывами къ міровому миру, соору­
жалъ огромныя зданія мира, кичился міровою любовью и 
побратимствомъ... Но все это и для поверхностнаго наблю-



—  175 —

дателя были лишь громкія слова, лишь игра въ миръ и 
міровую любовь... За всѣми этими рѣчами неприкровенно 
виднѣлось лицо мірового звѣря, дышатцаго своими похотями. 
И какъ волкъ въ овечьей одеждѣ пробирается въ овчарню, 
чтобы похитить безнаказанно лучшую овцу, такъ и похотли­
вый звѣрь въ сынахъ ХХ-го вѣка напѣвалъ мелодіи любви 
и мира, чтобы вѣрнѣе поразить въ людскихъ сердцахъ миръ 
и любовь, чтобы успѣшнѣе сотворить міровую брань и съ 
наслажденіемъ окунуться въ яростныя и быстро текущія 
волны крови и слезъ.

Да, ХХ-ый вѣкъ,—великій и преступный лицедѣй! Онъ 
также, какъ нѣкогда Іуда, подъ звонкій поцѣлуй предалъ 
миръ и любовь на новую Голгоѳу.

Да и развѣ можно, было ожидать иного? Развѣ вся куль­
тура ХХ-го вѣка не построена на разгарѣ похотей въ че­
ловѣкѣ? Бѣшеная погоня за златымъ тельцомъ, за благами 
земными, мірскою суетною славой,—погоня, ниспровергающая 
завѣтныя святыни, разбивающая новозавѣтныя скрижали, 
превращающая „святое святыхъ11 въ человѣкѣ въ орудіе 
самыхъ низменныхъ страстей: развѣ все это могло не завер­
шиться міровымъ братоубійствомъ?!. Всмотритесь пристальнѣй 
въ самаго яркаго носителя и выразителя культуры XX вѣка— 
германскаго императора Вильгельма и его народъ, — и вы 
поймете, что въ немъ и чрезъ него подлинный ХХ-ый вѣкъ 
сказалъ свое подлинное слово.

Всмотритесь, далѣе, пристальнѣй въ зеркало души на­
сельниковъ XX вѣка, и вы съ ужасомъ увидите, что въ 
подавляющей массѣ этихъ душъ сидитъ все тотъ же Виль­
гельмъ, — ну не такой большой, поменьше, съ меньшимъ 
размахомъ,— а все-же хоть и маленькій, — но обязательно 
Вильгельмъ... Не ропщите, не волнуйтесь!.. Здѣсь ропотъ и 
волненіе если и произойдутъ, то оттого, что въ протестую­
щемъ лишь „маленькій" Вильгельмъ...

ну, скажите по-совѣсти: чего недостаетъ у многихъ и 
особенно передовыхъ насельниковъ Россіи, чтобы быть и имъ 
„маленькими" Вильгельмами? Бряцанія оружіемъ? Иль жажды 
власти и почета?

А что передовая Русь въХХвѣкѣ и дѣлаетъ, какъ не бряцаетъ 
оружіемъ для внутренней междоусобной брани, какъ не раз-



176 —

жигаетъ въ себѣ и въ народныхъ массахъ борьбу- за власть 
и какою. цѣною?— Цѣною также крови и слезъ... Сколько у 
насъ своихъ „ Вильгельмовъ “ понародилось на почвѣ по­
литико-партійной борьбы! Право, не такъ страшенъ былъ 
Наполеонъ, какъ вотъ эта „игра въ Наполеоны“... Она то 
породила и кошмарную пародію на Наполеона — въ лицѣ 
Вильгельма... Она причинила и у насъ бездну горя, создавъ 
особый типъ политико-партійныхъ авантюристовъ, не брез­
гающихъ ни счастьемъ, ни кровью, ни слезами другихъ 
людей.

Но, скажутъ, Вильгельмъ — величайшій богохульникъ и 
кощунникъ: онъ выдалъ себя за небожителей и едва ли сразу 
не за всѣхъ: и христіанскихъ, и магометанскихъ и пр.!..

А развѣ у насъ передовая Русь не ратуетъ, подъ ярлы­
комъ „свободы совѣсти", за свободу для такихъ же бого­
хульниковъ и кощунниковъ? Вспомните, какой букетъ бор­
цовъ за „охтенскую богородицу" въ Петроградѣ выдвинула 
на судъ русская интеллигенція изъ своей среды: и блестящіе 
адвокаты, и извѣстные писатели, и т. д. и т. д... Всѣ ползали 
у ногъ богохульницы, вѣнчая ее лаврами „мученицы за 
вѣру“!.. А чествованіе величайшаго богохульника—гр. Л. Тол­
стого!..—Ну, развѣ все это не маленькіе „Вильгельмы" шу­
мятъ и копошатся на Руси?!. И вдругъ гнѣвно они закричали: 
„великій богохульникъ—Вильгельмъ"! Смотришь и дивишься: 
что это—своя своихъ не познаша?!. Или просто „малое" изъ 
зависти ропщетъ на „великое"!..

Да, время отрезвиться! Время постигнуть тайну великой 
міровой брани, развертывающейся предъ нашими глазами. 
Время сдернуть пелену съ этой тайны и глянуть ей прямо 
въ лицо, какъ бы это ни было больно для насъ самихъ. И 
когда мы сдернемъ эту пелену, то увидимъ, что весь міръ 
переполненъ „Вильгельмами" — большими, малыми, едва 
примѣтными, что самъ Вильгельмъ есть лишь наибольшій 
изъ этихъ „Вильгельмовъ".

И когда увидимъ это, то да не впадемъ въ позорное 
себялюбіе и ради собственныхъ, гнѣздящихся въ нашихъ 
сердцахъ, ^Вильгельмовъ", не отрѣшимся отъ борьбы со 
всѣми Вильгельмами до конца. А иначе! Падетъ наибольшій 
Вильгельмъ, — на смѣну его возстанетъ другой, за сражен-



нымъ другимъ появится третій—и такъ безъ конца... И въ 
отчаяніи мы падемъ ницъ предъ „Вильгельмами" и обогот­
воримъ ихъ, какъ многіе и многіе обоготворятъ апокалипси­
ческаго Вильгельма—дракона.

Пусть же борьба съ Вильгельмомъ будетъ борьбою по­
всюдной да падетъ онъ въ Германіи и сойдетъ съ міровой 
сцены съ позоромъ вмѣстѣ съ народомъ своимъ,—но да па­
дутъ и въ нашихъ сердцахъ „Вильгельмы “ и да облобызаемъ 
мы лобзаніемъ Христовымъ наши завѣтныя святорусскія 
скрижали: Вѣру, Царя и Народъ.

И. Айвазовъ.

ГОЛОСЪ Ц ЕРК В И . ✓ 12



Библіографія.

М. А. Кальневъ. Обличеніе лжеученія русскихъ сектантовъ- 
раціоналистовъ (штундо-баптистовъ, адвентистовъ, „еванге- 
листовъ-христіанъ“г молоканъ, духоборовъ и др.).

Одесса 1913. I—Ѵ-|-643 стр. Ц. 3 р. 50 к.
Названная книга М. А. Кальнева распадается на двѣ 

части. Первая часть (1—526 стр.) сначала воспроизводитъ 
положительное ученіе Православной Церкви, въ тѣхъ пунк­
тахъ, въ коихъ оно подвергается отрицанію или лжетолко­
ванію со стороны русскихъ, т. н., раціоналистическихъ сек­
тантовъ, а затѣмъ двумя способами даетъ разборъ сектан- 
скихъ возраженій. Вторая часть (527—633) послѣ введенія, 
излагающаго исторію сектантской пропаганды, подверга­
етъ молитвенныя книги русскихъ сектантовъ (=  раціо­
налистовъ) критическому разбору, и на основаніи этого 
разбора даетъ характеристику и оцѣнку сектантско религіоз­
наго міровоззрѣнія. Такимъ обраеомъ обличеніе лжеученія 
русскихъ сектантовъ раціоналистовъ авторомъ дается полное. 
Сектантство разсматривается во всѣхъ источникахъ своего 
міровоззрѣнія.

Самый критическій разборъ вѣроученія русскихъ раціо­
налистическихъ сектантовъ въ книгѣ Кальнева предлагается 
не въ видѣ  ̂ связной, вполнѣ» законченной бесѣды, хотя самъ 
авторъ неточно называетъ свои произведенія „бесѣдою", и 
не въ видѣ» сжатаго послѣ»довательнаго, по теченію мыслей, 
религіозно-научнаго трактата, а въ цѣломъ рядѣ» катихизи- 
ческой или діалогической формы отдѣловъ, подъ отдѣль­
ными 24 заглавіями: 1) о Святи. Преданіи, 2) о Свяіц. ГІи- 
сеніи, 3) о Св. Церкви Христовой. 4) объ истинномъ свя­
щенствѣ въ Церкви Христовой, 5) о молитвенномъ почита­
ніи и призываніи св. Ангеловъ и св. Угодниковъ Божіихъ,



— 179 —

6) о молитвенномъ почитаніи и призываніи Пресв. Богоро­
дицы и Приснодѣвы Маріи, 7) о почитаніи св. мошей и 
другихъ останковъ угодниковъ Божіихъ, 8) о молитвѣ за 
умершихъ, 9) о спасающей благодати Божіей, 10) о св. Кре­
щеніи, И) о св. Миропомазаніи, 12) о св. Причащеніи, 13) 
о св. Покаяніи или исповѣди, 14) о св. Елеосвященіи, 15) о 
необходимости внѣшняго Богопоклоненія или обрядовъ и 
символовъ христіанскихъ, 16) о святости и почитаніи хра­
мовъ Божіихъ, 17) объ иконопочитаніи, 18) о св. Крестѣ и 
крестномъ знаменіи, 19) о св. постахъ Прнвосл. Церкви, 20) 
объ отмѣнѣ субботы и почитаніи Воскреснаго дня, 21), о 
клятвѣ именемъ Божіимъ и присягѣ, 22) о дозволительности 
войны и противленіи злу, 23) о душѣ человѣческой, ея ду­
ховной природѣ и сознательномъ состояніи послѣ смерти 
человѣка, 24) о второмъ пришествіи Христа, кончинѣ міра, 
всеобщемъ судѣ и новой вѣчной жизни праведныхъ и грѣш­
ныхъ. Избранная авторомъ форма для своихъ „бесѣдъ11 
имѣетъ свои спеціальныя миссіонерско - научныя преиму­
щества. Въ своемъ идеальномъ пониманіи руководства для 
полемики съ русскимъ сектантствомъ могутъ представлять 
лишь матеріальный, подготовительный характеръ, сосредото­
чиваясь въ требуемой мѣрѣ на первоосновахъ или перво­
источникахъ затрагиваемыхъ вопросовъ. Форма Же настоя­
щей, связной бесѣды въ данномъ случаѣ неизбѣжно ли­
шаетъ изложеніе научной объективности, отпечатлѣваетъ 
индивидуальныя черты автора, возводя на степень обяза­
тельности или общности часто случайныя и искусственныя 
комбинаціи матеріала. Трудно въ одинъ пріемъ представить 
идеальную бесѣду съ сектантомъ по к.-н. вопросу его религ. 
міросозерцанія. Да и такая бесѣда, удавшаяся кому-ниб. 
при извѣстныхъ обстоятельствахъ въ извѣстномъ мѣстѣ и 
дипломированная въ такомъ видѣ научнымъ авторитетомъ, 
ведетъ всегда за собою соблазнъ слѣпой подражательности 
и воспроизведенія у тѣхъ, въ помощь коимъ она предназ­
начена, при всякихъ обстоятельствахъ. Представленное же 
изложеніе М. А. Кальневымъ, въ практическомъ своемъ при­
мѣненіи, оставляетъ широкое поле самодѣятельности въ ком­
бинаціи и расположеніи матеріала, смотря по надобности, 
времени, мѣсту и характеру противосектантской полемики. 
-Этимъ требованіемъ самодѣятельности, личной работы насто-



—  180 —

ящій сборникъ совсѣмъ нейдетъ вь рядъ услужливыхъ 
гомилетическихъ средневѣковыхъ руководствъ и пособій, 
носящихъ заглавія: „спи, пастырь! проповѣдь твоя готова"!

Наконецъ, только такое катихизическое расположеніе ма­
теріала, предполагая въ Пользующемся имъ извѣстное, лич­
ное творчество, въ смыслѣ усвоенія этого ‘матеріала, пере­
работки его, по требованію частныхъ случаевъ полемики, 
можетъ способствовать строить полемику съ сектантами не- 
посредствено на источникахъ ихъ вѣроученія, т. е. главнымъ 
образомъ Библіи. Сектанту, всегда имѣющему въ рукахъ 
Евангеліе или Библію, противостанетъ, при помощи разсмат­
риваемаго руководства, миссіонеръ съ тѣмъ же оружіемъ 
въ рукахъ — съ Библіей безъ всякихъ раціональныхъ до­
водовъ.

Избранная авторомъ катихизическая форма первой части 
его „обличенія" вертикальною линіею дѣлитъ каждую стра­
ницу на двѣ половины: слѣва (отъ читателя) сектантскія воз­
раженія, а справа разборъ этихъ возраженій или слѣва 
вопросы православнаго, справа отвѣты православнаго. Соб­
ранныя сектантскія возраженія представляютъ весьма цѣнный 
матеріалъ для характеристики религіознаго ученія нашего 
русскаго сектантства. Сектантство здѣсь представлено въ сво­
ихъ- т. н. раціоналистическихъ фракціяхъ—духоборчества, 
молоканства, баптизма и адвентизма, и характеристика его, 
получаемая изъ этихъ возраженій, грустна. Оно не Почетъ 
знать Свяіц. Преданія, исключительно покоится на авто­
ритетѣ слова Библіи, но въ подробностяхъ оно не то же, 
что мы соединяемъ съ образованными Лютеромъ, Гарнакомъ 
или Ричлемъ, Мнимое „жидовство" ХУ—ХУІ вв., знамени­
тыя тетрадки Тверитинова съ его примитивными, своеобраз­
ными отрицаніями уставовъ Церкви, поддерживаемыя дальше 
чисто-народными движеніями съ Запада—вотъ оказывается 
настоящій источникъ русскаго сектантства. Въ зависимости 
отъ этого, почти всѣ возраженія нашего русскаго сектантства 
наивно казуистичны. Только въ послѣднее время начинается 
сближеніе сектантства съ высшими интеллигентными кругами 
русскаго общества, но это сближеніе по своимъ результа­
тамъ не коснулось еще народной массы—обмѣнъ идей на- 
ррда и интеллигенціи только начинается.

Въ представленныхъ сектантскихъ возраженіяхъ въ книгѣ



—  181 —

М. А. Кальнева мы не видимъ т.-н. цитатъ на источники, 
откуда собрана вся эта масса возраженій и лжетолкованій 
сектантовъ. Но это отсутствіе и вполнѣ понятно, потому что 
не ученыя какія-ниб. изслѣдованія помогали въ этомъ слу­
чаѣ нашему автору, а живыя полемическія бесѣды съ 
людьми, отвратившимися отъ истины, не въ библіотекахъ 
приходилось ему искать этотъ матеріалъ, а въ упомянутыхъ 
же холодныхъ хатахъ недружелюбныхъ иногда сектантовъ, 
или въ душныхъ отъ многочисленнаго народа сектантскихъ 
собраніяхъ, во время своихъ продолжительныхъ поѣздокъ 
по отдаленнымъ селамъ, деревнямъ и глухимъ хуторамъ 
Кавказа и Новороссіи. Продолжительная миссіонерская дѣя­
тельность автора, его самоотверженная, исключительная 
служба противосектантской миссіи дѣлаютъ его самого въ 
извѣстномъ смыслѣ источникомъ для изученія русскихъ 
сектантовъ, прилагая къ нему классическое та&ізіег сііхіі. 
Ставя возраженія сектантовъ, которыя они дѣлаютъ исти­
намъ правосл. вѣры, параллельно, авторъ нашъ разбираетъ 
эти возраженія, предлагаетъ правильное ихъ пониманіе. 
Мы можемъ сознаться, разумѣется, что ученаго богослова- 
экзегета иногда не удовлетворятъ принимаемыя авторомъ 
толкованія, Но мы апеллируемъ въ такомъ случаѣ къ спе­
ціальной миссіонерской задачѣ воздѣйствія на сознаніе на­
родной массы, на сложившееся въ сектантской головѣ., пу­
темъ ли внѣшняго сходства текстовъ, или путемъ своеоб­
разнаго софистическаго построенія, представленіе даннаго 
библейскаго мѣста. Послѣднее, предлагая отвѣтить сейчасъ 
же, требуетъ иногда нѣкоторой неточности, сохраненія за 
извѣстнымъ мѣстомъ такого смысла, который поддерживаетъ, 
положимъ, меньшинство представителей знанія, или который, 
благодаря особой техникѣ знанія, уступаетъ уже новому вы­
воду библейско-истолковательной науки.

Важная заслуга М. А. Кальнева и въ томъ, что его кри­
тическій разборъ лжеученія русскихъ раціоналистическихъ 
сектъ представляетъ, несомнѣнно, шагъ впередъ въ миссіо­
нерской полемикѣ. Авторомъ изучены предыдущіе опыты 
разбора сектантскихъ возраженій, и въ эту полемическую 
область внесены усовершенствованія. Онъ знаетъ недочеты 
полемическихъ руководствъ своихъ предшественниковъ. 
Много написано до него въ области борьбы съ русскимъ



182 —

сектантствомъ, но многое въ нихъ уже устарѣло, является 
плодомъ недостаточнаго знакомства съ самимъ сектантскимъ 
міромъ. Даже такіе лучшіе полемическіе труды, какъ Троиц­
каго, Ольшевскаго, давая богатый матеріалъ къ построенію 
положительнаго ученія Правосл. Церкви, конспективно, мало 
знакомятъ съ своеобразными доводами оригинальныхъ про- 
стецовъ-сектантовъ. Послѣднимъ научнымъ словомъ поле­
мики до с^хъ поръ является критическій разборъ вѣроис­
повѣданія русскихъ сектантовъ-раціоналистовъ II. Оболен­
скаго, построенный на тщательной ревизіи предшествующихъ 
полемическихъ противосектантскихъ трудовъ, но своимъ по­
строеніемъ, вопреки увѣренію автора (XXII—ХХІУ стр. къ 
3 изд. Казань 1912 ), этотъ трудъ не далъ все же удовлетво­
рительныхъ пріемовъ миссіонерской полемики, съ одной 
стороны, захватывая въ свою книгу не мало библейскихъ 
неточностей и передержекъ, даже вредныхъ для миссіонер­
скаго дѣла, съ другой стороны, оставляя безъ вниманія 
цѣлую область соціально-политическихъ воззрѣній нашихъ 
русскихъ сектантовъ-раціоналистовъ. Настоящій трудъ М. А. 
Кальнева восполняетъ эти недостатки- даетъ отвѣты не 
только на религіозныя воззрѣнія сектантовъ, но и на со­
ціально-политическія, не разбрасываясь, зорко преслѣдуя 
одну цѣль полемики съ сектантами. Вотъ почему, если пре­
дыдущіе полемическіе труды часто уклонялись въ сторону 
внѣбиблейскаго, раціональнаго обоснованія, допуская часто' 
по логическимъ, научнымъ мотивамъ объединеніе или обоб­
щеніе подъ однимъ заглавіемъ многихъ предметовъ сектант­
скаго вѣроученія и тѣмъ погрѣшили въ спеціально мето­
дическихъ или діалектическихъ отношеніяхъ, М. А. Каль- 
невъ твердо помнить характеръ и пріемы своего противника. 
Онъ всегда стоитъ только на библейской почвѣ и Преданіи, 
онъ старается избѣгать совсѣмъ словъ и фразъ, за кото­
рыми бы нельзя было поставить соотвѣтствующій библейскій 
или святоотеческій цитатъ, При самомъ расположеніи мате­
ріала, напр. но главамъ, въ порядкѣ самыхъ возраженій, 
онъ руководится не к.-либо случайными цѣлями, а сущ­
ностью своего спеціальнаго дѣла. Послѣднее требуетъ гово­
рить иногда о предметахъ христ. вѣроученія не въ обычной 
представляемой намъ связи—иногда о томъ, что можно бы 
съ обычной точки зрѣнія соединить въ одинъ трактатъ, въ



—  183 —

одну „бесѣду", требуется говорить особо и въ иной связи. 
Этимъ объясняется необычный порядокъ разсужденій въ 
его книгѣ—только принимая во вниманіе это требованіе 
противосектантской методики и діалектики, можно безъ 
скуки и утомлещя читать предложенное въ его обширной книгѣ.

Послѣ изложенія полемики съ сектантами, разсматривае­
мая первая часть книги „Обличеніе лжеученія русскихъ 
сектантовъ-раціоналистовъ" имѣетъ спеціальный отдѣлъ — 
вопросы и отвѣты православнаго (вопросы православнаго и 
отвѣты миссіонера). По признанію автора, это сдѣлано для 
облегченія православнымъ и дѣятелямъ миссіи изученія 
мѣстъ Свяіц. Писанія, подтверждающихъ извѣстную истину 
Православія (ІУ стр. отъ автора). Но этотъ отдѣлъ имѣетъ 
цѣнность, какъ руководство въ дѣлѣ катихизаціи вѣрующихъ 
въ современныхъ миссіонерскихъ Братствахъ или Кружкахъ 
ревнителей православія. Самъ авторъ убѣжденный защит­
никъ народно-органической миссіи, суть которой состоитъ 
въ „привлеченіи мірянъ къ содѣйствію пастырямъ и мис­
сіонерамъ къ охраненію интересовъ Церкви и широкому 
развитію церковно-общественной жизни". Но для того, чтобы 
міряне оказались дѣятельными помощниками въ борьбѣ» съ 
сектантствомъ, для этого они сами должны имѣть въ возмояѵ- 
ной мѣрѣ спеціальную подготовку. Нужны для нихъ прак­
тическіе уроки, какъ для яснаго сознанія положительныхъ 
основъ нашей вѣры, такъ и для изученія русскаго сектант­
ства и пріемовъ борьбы съ нимъ. Авторъ имѣетъ такую ка- 
тихизаторскую школу съ сотенною аудиторіею любителей 
христіанскаго просвѣщенія. Насколько плодотворно его дѣло 
въ этомъ направленіи, а значитъ и цѣнны предлагаемые въ 
его книгѣ „вопросы и объясненія православнаго", показы­
ваетъ то, что гдѣ появляются эти кружки ревнителей пра­
вославія съ указанной дисциплиной обученія, тамъ аудито­
ріи сектантовъ пустѣютъ, раскалываются на части. Изъ числа 
учениковъ автора въ этой современной народно-миссіонер­
ской школѣ, вышли нѣсколько даже епархіальныхъ и уѣзд­
ныхъ миссіонеровъ, съ успѣхомъ ратоборствующихъ съ сек­
тантствомъ въ разныхъ концахъ Россіи и Азіи... Изъ сказан­
наго, намъ кажется, достаточно видны положительныя сто­
роны первой части разсматриваемаго труда Херсоно-Одес- 
скаго епархіальнаго миссіонера АГ. А. Кальнева.



—  184 —

Вторая часть, содержаніемъ которой является, спеціальный 
разборъ сектантскихъ молитвенныхъ пѣснопѣній, употребляю­
щихся нынѣ на сектантскихъ богослужебно-молитвенныхъ 
собраніяхъ, представляетъ самостоятельный трудъ автора, въ 
объединеніи матеріала незнающій себѣ предшественника. Въ 
•этомъ критическомъ разборѣ давно ощущалась потребность. 
Высочайше утвержденное Предсоборное Присутствіе въ VI 
своемъ отдѣлѣ ставило однимъ изъ идеаловъ миссіонерской 
полемики обратить вниманіе на эти пѣсни, какъ матеріалъ 
обличенія нашихъ сектантовъ. Да и неудивительно: молитвен­
ныя пѣсни сектантовъ немало служатъ дальнѣйшему уда­
ленію ихъ отъ Церкви и укрѣпленію въ ихъ заблужденіи, 
потому что, подъ вліяніемъ ихъ, постепенно вытѣсняется 
бывшая любовь и привязанность къ напѣвамъ церковнымъ 
до полнаго забвенія ихъ, что, конечно, рождаетъ совершен­
ную холодность къ православному богослуженію, сборники 
сектантскихъ молитвенныхъ пѣснопѣній начинаютъ служить 
для нихъ и требникомъ и служебникомъ и обиходомъ, по­
степенно вырабатывая свой сектантскій богослужебный культъ. 
Громадное значеніе имѣютъ молитвенныя пѣсни сектантовъ 
и въ дѣлѣ активной пропаганды ихъ лжеученія, ибо въ цѣ­
ломъ рядѣ ихъ громко и до фанатизма настойчиво призы­
ваются всѣ „вѣрующіе" къ открытой и упорной пропагандѣ 
своего лжеученія. Сами сектанты съ благоговѣніемъ отно­
сятся къ своимъ молитвеннымъ пѣснопѣніямъ, смотрятъ на 
нихъ, какъ на пѣсни священныя, какъ на книги, заслужи­
вающія почти такого же религіознаго почитанія, какъ и св. 
Евангеліе. Можно указать даже на случаи отлученія сектан­
товъ отъ общины за опроверженіе достоинства к.-н. молит­
веннаго сборника. Поэтому критическій разборъ этихъ пѣсно­
пѣній для обличенія сектантовъ, дѣйствительно, неотложная 
нужда.

Авторъ справедливо полагаетъ, что прежде разбора этихъ 
пѣснопѣній, онъ долженъ познакомить читателя и дѣятеля 
миссіи съ исторіею появленія и распространенія ихъ. Цѣн­
ность сообщаемыхъ историческихъ свѣдѣній въ данномъ от­
дѣлѣ заключается въ томъ, что онѣ въ систематизирован­
номъ видѣ впервые появляются въ русской миссіонерской 
литературѣ и покоятся на тщательномъ штудированіи, какъ 
русской печатной литературы по вопросу о происхожденіи



— 185 —

русскаго сектантства (=  штундизма), такъ и нѣкоторыхъ 
оффиціальныхъ печатныхъ и рукописныхъ матеріаловъ, отно­
сящихся къ затронутому вопросу. Для каждаго пѣсненнаго 
литературнаго памятника авторомъ отыскивается годъ его 
перваго упоминанія въ исторіи нашего позднѣйшаго сектант­
ства, т. н. раціоналистическаго, въ возможныхъ случаяхъ 
устанавливается его авторъ, его популярность, сличается онъ 
съ предыдущимъ и дается краткое указаніе содержанія. Все 
это удостовѣряетъ въ извѣстной степени научно-историческіе 
пріемы нашего автора. Самый разборъ пѣснопѣній снова 
повторяетъ знакомую намъ характеристику сектантскаго рели­
гіознаго міровоззрѣнія, путающагося въ самопротиворѣчіяхъ, 
предлагающаго назидаться такими шедеврами искусства или 
грамоты, какъ напр.

„Если врагъ меня стращаетъ
Мой Христосъ покой даетъ (Сб. Гусли, №№ 457,

214).
или „Близь Христа я душой оживѣлъ

Близь Христа навѣкъ отъ тьмы прозрѣлъ (№ №  568, 
267) и т. п.

Путемъ кропотливаго, внимательнаго изслѣдованія, М. А. 
Кальневъ убѣждаетъ, что сектанты очень многое изъ того, 
что отвергаютъ въ православіи, въ молитвенныхъ своихъ пѣс­
няхъ признаютъ, воспѣваютъ и восхваляютъ, какъ святыню 
вѣры. Такъ, по молитвеннымъ пѣснопѣніямъ сектантовъ, 
устанавливается, что они не могутъ совсѣмъ уйти отъ истины 
и, сами того не сознавая, признаютъ какъ и мы, православ­
ные, и ученіе о Преданіи, о Св. Церкви, священствѣ, молит­
вахъ къ святымъ, почитаніи Божіей Матери, о молитвахъ за 
умершихъ, о вѣрѣ и добрыхъ дѣлахъ, о грѣхѣ, о крещеніи, 
причащеніи, о христіанскихъ обрядахъ, о почитаніи воскрес­
наго дня, о клятвѣ или присягѣ. Предпринятымъ анализомъ 
сектантскихъ пѣснопѣній дается, конечно, новая возможность, 
кому это нужно, поражать упорныхъ сектантовъ ихъ же ору­
жіемъ—обличать ихъ заблужденія ихъ же молитвенными 
пѣснопѣніями. Такимъ образомъ и вторая часть разсматри­
ваемаго миссіонерскаго труда М. А. Кальнева не менѣе цѣнна 
въ дѣлѣ православной противосектантской миссіи, чѣмъ и 
первая. Она тоже можетъ служить настольною книгою каждаго



—  186 —

дѣятеля русской православной миссіи противъ раціоналисти­
ческихъ сектъ, помогая вліять на народныя массы новымъ, 
нетронутымъ до сихъ поръ въ полемикѣ средствомъ.

Но отмѣчая, что обширный трудъ М. А. Кальнева пред­
ставляетъ изъ себя цѣнный вкладъ въ дѣло надлежащей 
постановки нашей противосектантской миссіи, мы, по долгу 
справедливости, не можемъ не указать и нѣкоторыхъ недо­
статковъ этого труда.

1) Авторъ всюду ясно преслѣдуетъ опредѣленныя миссіо­
нерскія цѣли, руководствуясь дѣйствительными требованіями 
русскаго сектантства и миссіи, строитъ свои „бесѣды", су­
жденія по выработанному многолѣтнею практикою методу, 
предлагаетъ свои обобщенія и планы. Но, намъ кажется, что 
научая полнота и объективность изслѣдованія выиграла бы, 
если-бы авторъ особымъ введеніемъ, хотя въ самыхъ общихъ 
чертахъ, предъ каждою своею „бесѣдою" или даже подстроч­
нымъ замѣчаніемъ къ ней познакомилъ бы съ пріемами и 
пониманіемъ миссіонерской методики и діалектики по затро­
нутымъ вопросамъ другихъ серьезныхъ работниковъ противо­
сектантской нашей миссіи. Это дало бы интересныя истори­
ческія справки по вопросу о миссіонерской приспособляе­
мости. А критическія сужденія автора, по. поводу предста­
вленнаго, еще болѣе закрѣпили бы за нимъ авторитетъ и, 
б. м., высокій пріоритетъ. Въ миссіонерской полемикѣ по 
этому поводу есть очень цѣнные, богословско научные даже 
опыты построенія сектантской полемики—такова, напр., ста­
тья проф. II. Я. Свѣтлова подъ заглавіемъ „Важность пра­
вильнаго пониманія о догматѣ искупленія въ полемикѣ съ 
сектантами". Интересно, какъ авторъ-практикъ смотритъ на 
совѣтъ отца профессора, съ чего начинать бесѣду съ сектан­
тами, какая бесѣда съ ними должна быть первая. Авторъ 
начинаетъ съ Свящ. Преданія, но есть и энергичный защит­
никъ бесѣды о Церкви, какъ первой и основной, есть уче­
ный миссіонеръ, который утверждаетъ, что несомнѣнно нужно 
бесѣду съ сектантами вести съ вопроса о вѣрѣ Христовой. 
Хотѣлось бы слышать, какъ авторъ смотритъ на такіе взгляды 
и чѣмъ они не практичны. Читатель съ интересомъ позна­
комился бы со взглядами на постановку извѣстной бесѣды, 
развитіемъ и ходомъ ея мыслей такихъ дѣятелей современ­
ной миссіи, какъ И. Г. Айвазовъ, Д. И. Боголюбовъ, о. прот.



187 —

С. М. Потѣхинъ. Но отъ всего этого нашъ авторъ укло­
нился.

•2) Автору принадлежитъ первому, кажется, честь заявить 
обществу о новыхъ пріемахъ сектантской миссіи—объ упо­
требленіи вожаками сектантовъ Плехановымъ, Павловымъ и 
друг. доказательствъ своихъ положеній изъ святоотеческой 
письменности. Но въ своемъ трудѣ авторъ сравнительно мало 
удѣлилъ защитѣ своихъ положеній интереснымъ путемъ 
святоотеческой письменности. Послѣднее лишило авторскій 
трудъ глубины и ясности историческаго метода. Вмѣсто не­
многочисленныхъ выдержекъ, которыя приведены авторомъ 
въ концѣ каждой своей „бесѣды", желательно бы видѣть 
связь защищаемаго имъ догмата съ живымъ вѣросознаніемъ 
Церкви во всей его исторіи—вѣдь, въ этомъ генезисѣ извѣ­
стной догматической истины—ея жизненность и разумность, 
а для самого миссіонера ( =  руководствующагося разсматри­
ваемымъ трудомъ) залогъ того, что онъ будетъ не только 
хозяиномъ дѣла, но и одушевленнымъ апологетомъ своей 
вѣры.

3) Въ изъясненіи нѣкоторыхъ истинъ Православія противъ 
сектантовъ авторомъ упущенъ современный характеръ сек­
тантскихъ возраженій противъ тѣхъ же истинъ. Напр., обосно­
вывая (на 244 стр.) крещеніе дѣтей на словахъ Іисуса Христа 
къ Никодиму: „истинно, истинно говорю тебѣ: если кто не 
родится отъ воды и Духа, то не можетъ войти въ Царствіе 
Божіе" (Іоан. 3, 5), М. А. Кальневъ упустилъ изъ виду, что 
нынѣ сектанты, при ссылкѣ на этотъ текстъ, говорятъ: „ро­
диться здѣсь не значитъ креститься. Мы съ евангельскимъ 
языкомъ должны считаться. Родиться свыше, отъ воды и 
Духа означаетъ родиться отъ слова Божія и ученія Христа" 
и сейчасъ же приводятъ слова Іисуса Христа Самарянкѣ: 
„кто будетъ пить воду, которую Я дамъ, тотъ не будетъ жа­
ждать во вѣкъ (Іоан. 4, 14)" ср. Іак. 1, 17: родилъ насъ сло­
вомъ истины (Баптистъ 1911 г., № 1, стр. 4). Затѣмъ извѣстно, 
какъ въ томъ же вопросѣ о крещеніи дѣтей въ послѣднее 
время сектанты особенно ссылаются на примѣры отцовъ Церкви 
—почему въ IV в. такіе великіе люди, какъ Іоаннъ Златоустъ, 
Григорій Богословъ, Василій Великій и др., которые уже 
сектантами записаны въ баптисты,, крестились взрослыми. 
Такимъ образомъ этотъ вопросъ базируется на опущенной



— 188 —

авторомъ исторической почвѣ. Или—въ ученіи объ ангелахъ 
мышленіе современнаго сектантства настраивается такъ. Раз­
бирая каждый библейскій текстъ, приведенный въ Догмати­
ческомъ Богословіи митр. Макарія, они останавливаются на 
текстѣ Евр. 1, 14: „не всѣ ли они суть служебные духи, 
посылаемые на служеніе для тѣхъ, которые имѣютъ наслѣ­
довать спасеніе". Изъ этихъ словъ, говорятъ сектанты, какъ 
нельзя болѣе ясно видно, что ангелы, какъ „служебные 
духи" суть существа подчиненныя и что ихъ служеніе „имѣю­
щимъ наслѣдовать спасеніе" не свободное, а зависимое... Будь 
ангелы существами свободными и независимыми, то всякое 
ихъ дѣло, дѣйствительно, ' являло бы собою ихъ любовь и 
вызывало бы изъ каждаго сердца непремѣнное чувство благо­
дарности къ нимъ, а такъ какъ они существа не свободныя, 
а подчиненныя Богу и строго отъ Него зависящія, то вся­
кая мысль о ихъ къ намъ „нѣжной и попечительной любви 
и о нашей къ нимъ благодарности „за всѣ ихъ благодѣянія, 
которыя они оказываютъ (не по своей волѣ), отпадаетъ (см. 
Баптистъ 1909, № 8, стр. 9—10). Въ „бесѣдахъ" автора мы 
не видимъ предупрежденія и такого возраженія. И еще при­
мѣръ: на стр. 378 приводится преданіе, что ев. Лука былъ 
живописецъ и написалъ икону Божіей Матери. Но авторъ 
забылъ, что сектанты въ 1909 г. на стр. „Баптиста" оспари­
вали иконопочитаніе путемъ, опирающимся на наши ученыя 
сочиненія—тогда же появилась и спеціальная сектантская 
статья: „былъ ли евангелистъ и апостолъ Лука первымъ 
иконописцемъ".

4) Уже отсюда видно, что не всѣ „бесѣды" въ представлен­
номъ трудѣ В. А. Кальнева отличаются такимъ образомъ 
идеальною полнотою, въ смыслѣ привлеченія и разбора мате­
ріала русскихъ, т. н. раціоналистическихъ сектъ послѣднихъ 
дней,—осталась за бортомъ у автора довольно обширная уже 
вѣроучительная литература нашихъ сектантовъ въ ихъ жур­
налахъ и отдѣльныхъ послѣднихъ книжкахъ. Исторія Церкви 
въ настоящее время тщательно изучается представителями 
русскаго сектантства по лучшимъ русскимъ и иностраннымъ 
трудамъ (см., напр. списокъ книгъ, рекомендованныхъ Редак­
ціею „Баптистъ" своимъ „вѣрующимъ" подписчикамъ для 
чтенія и самообразованія, см. также позднѣйшія лекціи по 
религіознымъ вопросамъ, помѣщаемыя въ различныхъ сек-



— 189 —

тантскихъ журналахъ), и многіе выводы ихъ укладываются 
ими въ рамки своего міровоззрѣнія. Отсюда и миссія наша 
противъ сектантовъ должна озаботиться основательною цер­
ковно-историческою подготовкою. Въ этомъ ея новые, порою 
сильные аргументы современнаго воздѣйствія на противника, 
т. н. аг^итепіа асі ѵегесипсііат, слабость и недостатокъ коихъ 
въ разсматриваемомъ сочиненіи также нельзя не отмѣтить.

Безотносительно ко всему этому, долгъ справедливости по­
велѣваетъ не упустить незамѣченнымъ еще и неодинаковую 
обработанность представленныхъ „бесѣдъ" въ ихъ наличности. 
'Гакъ, по нашему мнѣнію, первыя бесѣды о Свяіц. Преданіи, 
Свяіц. Писаніи, Церкви нуждаются больше другихъ въ нѣ­
которомъ пересмотрѣ своихъ основъ—очевидно, по существу 
затрагиваемыхъ предметовъ здѣсь трудна мудрая миссіонер­
ская приспособляемость. Текстъ Евр. 13, 1 - 2  („многократно 
и многообразно"...), приведенный авторомъ въ защиту двухъ 
источниковъ вѣроученія Новаго Завѣта—Свяіц. Писанія и 
Свящ. Преданія, доказывая Преданіе въ Завѣтахъ, не гово­
ритъ ничего о Свящ. Писаніи въ Новомъ Завѣтѣ. Необходи­
мая для автора разница между „старцами преданій" у Мѳ. 
15, 2 и „старцами" 2 Іоан. 1, 1, Сир. 8, 11— 12 съ достаточ­
ною ясностью не приведена—да и требуется ли въ данномъ 
мѣстѣ такое противоположеніе? Въ вопросѣ о Свящ. Писаніи 
авторъ увлекается миссіонерскою приспособляемостью и дѣй­
ствуетъ противъ рт)8гѵ сЦаѵ когда, напр. выражается: нѣкоторыя 
посланія апостоловъ пропали" (стр. 25). Въ противовѣсъ 
сектантамъ нельзя считать яснымъ авторское объясненіе текста 
Евр. Ю , 9: „Потомъ прибавилъ: вотъ иду исполнить волю 
Твою, Боже". Отмѣняетъ первое, чтобы постановить второе" 
(на стр. 27). Не рискована ли такая фраза (30 стр.) въ противо­
сектантской полемикѣ: „отмѣнено и священство ветхозавѣт­
ное изъ колѣна только Левіина, а установлено всеобщее свя­
щенство изъ людей всѣхъ племенъ и народовъ, какъ это 
предсказалъ пророкъ Исаія (66, 18 — 21). На стр. 39 
авторъ перечисляетъ для сектантства правила, которыми 
слѣдуетъ руководствоваться при изъясненіи Свящ, Писанія. 
Здѣсь, по нашему, авторъ долженъ былъ уже оставить тер­
пимую и законную приспособляемость. Если въ какомъ мѣстѣ, 
то здѣсь, по нашему, необходимо положить начало сближенію 
миссіи съ богословскою дисциплиною экзегетики. Выясне-



—  190 —

ніемъ этихъ правилъ, нужнымъ, по ходу миссіонерской поле­
мики, и слѣдуетъ воспользоваться дѣятелю нашей противосек­
тантской миссіи, чтобы посѣять въ массу народную истинные 
принципы экзегетики, показать, какой громадный научный 
аппаратъ требуется для правильнаго пониманія библейскаго 
текста. Дальше. Зачѣмъ, хотя и геіаііѵе, такъ утрировать для 
народнаго сознанія слова Іисуса Христа: „гдѣ двое или трое 
собраны во имя Мое, тамъ я посреди ихъ“ (Мѳ. 18, 19—20), 
говорить не о Церкви, а о частномъ собраніи (44 стр.). Въ 
возраженіяхъ сектантовъ противъ православнаго священства 
авторъ ставитъ текстъ: „ибо мы имѣемъ не такого первосвя­
щенника, который не можетъ сострадать намъ въ немощахъ 
нашихъ, но Который, подобно намъ, искушенъ во всемъ, кромѣ 
грѣха“ (Евр. 4, 14; 7, 26—28). Но оставляетъ это возраженіе 
почему то безъ отвѣта, останавливаясь совершенно неожи­
данно на мѣстѣ Іоан. 2. 1, гдѣ идетъ рѣчь объ Іисусѣ Христѣ, 
какѣ Ходатаѣ предъ Отцомъ. Есть досадные недосмотры 
автора (54, 277, 284 347 срв. 345, 353, 455 и др.), повторенія 
(см. 24 стр. вверху и 25 внизу, особ. 100—103, 526), пропуски 
необходимыхъ словъ (см. напр. 55 стр.) и вообще мѣста, ну­
ждающіяся въ корректурѣ.

5) Наконецъ, что касается второй части труда М. А. Каль- 
нева, то здѣсь, избѣгая подробностей, въ качествѣ недостатка, 
укажемъ на то, что авторъ слишкомъ увлекается массою и 
новизною матеріала. Онъ старается найти самопротиворѣчія 
и намеки на православное ученіе и въ такихъ пѣсняхъ сектан­
товъ, которыя даютъ, на самомъ дѣлѣ, просто только мета­
фору, невинную для цѣлей автора, или заключаетъ неопре­
дѣленныя выраженія, возможныя истолковать и въ право­
славномъ и въ сектантскомъ смыслѣ. Такова, напр., пѣснь 
сектантовъ, приведенная авторомъ, какъ благожелательная 
правосл. ученію о священствѣ:

„Я васъ избралъ, не вы меня избрали,
И я Поставилъ васъ, дабы вы шли,
И благодать мою провозглашали
Отъ края и до края всей земли" (Сб. „Гусли" 48, 

296. Срв. Сб. дух. стих. х. ев.-лютер. испов. 273).

Или—нельзя съ опредѣленностью заключать о молитвѣ за 
умершихъ на основаніи такой пѣсни сектантовъ:



— 191 —

„Молись, когда слабѣютъ силы,
Когда* возноситься, молись.
Молись у дорогой могилы,
За жизнь рожденную молись" („Гусли", 15).

Впрочемъ, къ удовлетворенію автора слѣдуетъ сейчасъ же и 
сказать, что такихъ пѣсенъ неопредѣленныхъ имъ приведено 
ужъ не такъ много... На этомъ мы и окончимъ указанія не­
достатковъ труда М. А. Кальнева. Другія, наши недоумѣнія— 
миссіонерскаго и историческаго характера — мы оставляемъ 
до перваго удобнаго случая.

Само собою понятно, что указанныя только что несовер­
шенства разсматриваемаго труда—результатъ авторскаго не­
досмотра, условій провинціальной работы и не могутъ ослаб­
лять силы миссіонерскаго значенія труда въ его цѣломъ.

Трудъ М. К. Кальнева капитальный и весьма цѣнный въ 
современномъ противоборствѣ съ раціоналистическими рус­
скими сектантами').

Доцентъ Духовной Анадеиіи.

А. Ѳ. Платонова. Дивенъ Богъ во святыхъ своихъ. ПБ. 1914 г. 
Ц. 15 коп.—Подъ такимъ заглавіемъ вышла въ свѣтъ книжка 
А. Ѳ. Платоновой. Художествено она передаетъ событія изъ 
жизни: св. Романа Сладкопѣвца, св. Ефрема Сирина, св. 
Олимпіады, св. Іоасафа, преп. Маріи Египетской и др. Тамъ 
же мы находимъ и разсказы: „Простота сердца", „Сынъ утѣ­
шенія", „Блаженны милостивые" и др. Все указуетъ, что 
„святые жизнью своей зовутъ насъ къ Богу, какъ-бы пояс­
няютъ намъ, что значатъ слова Христовы: „Иди за мной"... 
Книга имѣетъ безспорно большое религіозно-воспитатель­
ное значеніе и мы вполнѣ привѣтствуемъ ея изданіе Учил. 
при Св. Син. Совѣтомъ въ качествѣ образцоваго христ іан­
скаго чтенія.

1) Выписывать этотъ трудъ можно отъ автора—Епарх. Миссіонера М. 
А. Кальнева—г. Одесса, а также изъ книжнаго магазина въ Петроградѣ 
Тузова.



— 192 —

А. Ѳ. Платонова. Къ радости совершенной. (Сборникъ раз­
сказовъ и стихотвореній). ПБ. 1914. Ц. 40 коп.—Въ содержаніе 
этой книги входятъ разсказы и стихотворенія на религіозно­
нравственныя темы: „Исполни небо и земля славы Твоея 
„Первый подвигъ", „Пускай жрецы язычества шумятъ", 
„Пробужденіе", „Тебе благодаримъ", „Свѣтлый праздникъ", 
„Закатъ", „Счастье", „Одинокій", „Огонекъ", „За дѣтей", „Воз­
рожденіе", „Арфа", „Къ родному", „Къ русскимъ женщинамъ", 
„Одиннадцатый часъ", „Помилуй мя, Боже!", „Да исправится 
молитва моя", „На одномъ пути", „Богъ въ помощь", „Док­
торъ", „Родное", „Великая Суббота", „Въ пасхальную ночь", 
„Господь близко", „Христосъ Воскресе!" „Падающія звѣзды", 
„Мироносица",—Книга читается съ большою душевною усла­
дою. Достоинство ея безспорное, почему она и издана Училищн. 
при Св. Синодѣ Совѣтомъ. Съ своей стороны мы желаемъ 
ей самаго широкаго распространенія, какъ весьма полезной 
для заполненія часовъ христіанскаго досуга.

И. М.

Высочайшая благодарность.
Государь Императоръ, Милостиво принявъ труды Петроград­

скаго Епархіальнаго миссіонера и редактора журнала „Го­
лосъ Церкви" И. Г. Айвазова: 1) „Законодательство по цер­
ковнымъ дѣламъ въ царствованіе Императора Александра 1П“, 
2) „Церковные вопросы въ Россіи въ царствованіе Импера­
тора Александра III", и 3) „Религіозная правда Русскаго 
Самодержавія, въ связи съ воцерковленіемъ человѣческой 
жизни", — въ 16 день Октября с. г., въ Царскомъ Селѣ, 
Высочайше повелѣть соизволилъ благодарить автора за озна­
ченное подношеніе.


